SDatzain SSur

pISSN : 2338-6320 , eISSN Online: 2809-333X
Vol 15 No.2 Tahun 2025
http://ejournal.staiyapistakalar.ac.id/index.php/DahzainNur

Dialektika Ilmu Dan Agama: Model, Contoh Dan Tokoh

Puji Roudlotul Adni ¥*, Salsa Dwi Lestari?", Maya Chairunnisa®", Arditya Prayodi*
1234 Universitas Islam Negeri K.H Abdurrahman Wabhid, Pekalongan, Indonesia

*pujiraudlatuladni@gmail.com

DOI: https://doi.org/10.69834/dn.v15i2.346

Informasi Artikel

ABSTRAK.

Riwayat Artikel:

Diterima: 09 Desember 2025
Revisi Akhir: 29 Desember
2025

Disetujui: 29 Desember 2025
Terbit: 29 Desember 2025

Kajian mengenai hubungan ilmu dan agama terus menjadi perbincangan
penting karena keduanya sering dipahami berada pada posisi yang tidak
selalu sejalan. Artikel ini menguraikan perkembangan dialektika antara
ilmu dan agama dengan menelusuri contoh historis, model hubungan,
serta tokoh-tokoh yang berperan dalam membentuk wacana tersebut.
Melalui metode studi pustaka, penelitian ini menggambarkan bagaimana
perbedaan cara pandang ontologis, epistemologis, dan aksiologis antara
ilmu dan agama kerap menimbulkan ketegangan, seperti terlihat pada
kontroversi heliosentrisme yang melibatkan Galileo atau perdebatan
panjang mengenai evolusi yang diperkenalkan Darwin. lan G. Barbour
menawarkan empat model hubungan konflik, independensi, dialog, dan
integrasi untuk membaca dinamika ini secara lebih proporsional. Model
konflik memperlihatkan pertentangan terbuka antara otoritas keagamaan
dan temuan ilmiah, sementara model independensi menempatkan
keduanya pada ranah yang berbeda sehingga tidak perlu
dipertentangkan. Model dialog membuka ruang pertemuan gagasan
demi mencari titik temu, sedangkan model integrasi berupaya menyusun
kerangka yang mampu memadukan ajaran agama dengan temuan ilmiah
melalui natural theology, theology of nature, maupun sintesis sistematis.
Hasil pembahasan menunjukkan bahwa hubungan ilmu dan agama tidak
bersifat hitam putih, tetapi berkembang sesuai konteks sejarah dan
pemikiran para tokohnya. Karena itu, relasi keduanya dapat diarahkan
pada kerja sama yang lebih konstruktif untuk memperkaya pemahaman
manusia tentang dirinya dan alam semesta.

Kata Kunci: Ilmu dan Agama,
Model Pendekatan Sains agama,
Tipologi Sains dan Agama

Keywords: Science and Religion,
Models of Religious  Science
Approaches, Typology of Science
and Religion

ABSTRACT.

The relationship between science and religion has long been a subject
of continuous debate, as the two are often viewed as standing on
different foundations and pursuing different kinds of truth. This article
examines the historical and conceptual dynamics of that relationship by
tracing key debates, representative models, and influential thinkers who
have shaped the discourse.

Using a literature-based descriptive method, the study highlights how
differences in ontological, epistemological, and axiological perspectives
frequently spark tensions between scientific findings and religious
teachings. These tensions can be seen, for instance, in the dispute over
heliocentrism involving Galileo or the controversy surrounding
Darwin’s theory of evolution. lan G. Barbour’s four models conflict,
independence, dialogue, and integration serve as the analytical
framework for understanding these interactions. The conflict model
captures moments of open confrontation, while the independence model
treats science and religion as addressing distinct domains. The dialogue
model offers space for constructive engagement, and the integration
model seeks a more unified framework through approaches such as
natural theology, theology of nature, and systematic synthesis.

The study concludes that the relationship between science and religion
is neither static nor binary; instead, it evolves in line with historical
developments and the contributions of various thinkers. Consequently,
both domains hold the potential to complement one another in enriching
human understanding of life and the universe.

Dahzain Nur Volume, 15 No. 2 (2025) 1 83


https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/1373987940
https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20210628091412659
https://doi.org/10.69834/dn.v15i2.346

Puji Roudlotul Adni, dkk
Dialektika Ilmu Dan Agama: Model, Contoh Dan Tokoh

PENDAHULUAN

Dialektika antara ilmu dan agama, baik dalam aspek ontologis, epistemologis, maupun
axiologis, selalu menyisakan permasalahan yang terus menerus diperbincangkan. Dimulai dari penemuan
Copernicus (1473-1543) yang kemudian diperkuat oleh Galileo Galilei (1564-1642) mengenai struktur
alam semesta yang heliosentris (matahari sebagai pusat tata surya) berhadapan dengan pandangan gereja
yang geosentris (bumi sebagai pusat tata surya), telah menciptakan ketegangan antara ilmu pengetahuan
dan agama. Menerima kebenaran dari ilmu pengetahuan dan agama menjadi pilihan yang rumit. Di Inggris
pada tahun 1870, dalam sebuah kuliah umum, Max Muller mengejutkan pendengarnya dengan
memperkenalkan apa yang ia sebut sebagai ilmu agama. Kombinasi ini dianggap aneh pada waktu itu
karena setelah publikasi Origin of Species oleh Darwin, kebenaran ilmu pengetahuan dan agama semakin
sulit untuk disatukan. Satu pihak percaya bahwa alam semesta diciptakan langsung oleh Tuhan
(kreasionisme), sementara pihak lain berpendapat bahwa alam semesta adalah hasil dari proses alamiah
yang panjang.

Di Indonesia, dikotomi antara ilmu pengetahuan dan agama seperti yang dijelaskan oleh
Mulyadhi Kertanegara dapat dilihat dalam dua pola pendidikan, yaitu pendidikan di IAIN yang fokus pada
studi agama dan pendidikan di perguruan tinggi umum yang lebih mengedepankan ilmu pengetahuan
sekuler (Yazwardi, 2008). IAIN sebagai institusi akademik yang mengedepankan pendekatan intelektual
dan juga sebagai lembaga religius yang lebih menekankan pada spiritualitas, seharusnya memiliki sudut
pandang metafisika yang kuat. Kewajiban IAIN untuk memiliki pandangan atau visi metafisika setidaknya
disebabkan oleh dua alasan mendasar. Pertama: sejak dunia memasuki era modern, dunia metafisika atau
gaib mendapat tekanan yang sangat kuat dan radikal dari para ilmuwan serta pemikir atau filsuf Barat yang
bersifat sekuler. Tuhan, misalnya, telah diabaikan dalam sistem astronomi yang diajukan oleh Pierre de
Laplace (w. 1827), di mana dalam bukunya yang terkenal Celestial Mechanism, ia menguraikan proses
terjadinya alam melalui teori Big-Bang dan mekanisme kerja alam setelah penciptaannya, tanpa menyebut
nama Tuhan sedikit pun. Ketika Napoleon, kaisar Prancis yang hidup pada era yang sama, menanyakan
mengenai hal tersebut, Laplace menjawab: "Je n’ai pas besoin de cat hypothese” (saya tidak memerlukan
hipotesis seperti itu). Sehingga, menurut pandangan Laplace, Tuhan hanya dianggap sebagai sebuah
“hipotesis”, bahkan “hipotesis” yang tidak dibutuhkan.

Hal serupa juga terjadi pada Charles Darwin (w. 1882), seorang ilmuwan biologi terkenal di
Inggris. Dalam autobiografinya, ia menyatakan bahwa kita tidak perlu merujuk kepada Tuhan (sebagai
pencipta) saat menjelaskan bagaimana engsel yang indah pada seekor kerang terbentuk, karena semua itu
bisa dijelaskan secara ilmiah melalui hukum seleksi alam. Oleh karena itu, jelaslah bahwa bagi kedua
ilmuwan Barat terkemuka tersebut, Tuhan telah kehilangan perannya sebagai pencipta dan pemelihara
alam, serta tidak lagi diperlukan dalam penjelasan ilmiah mereka. Peran Tuhan sebagai pencipta dan
pemelihara alam telah mereka gantikan dengan hukum-hukum alam, yang dalam kerangka astronomi
Laplace disebut sebagai “hukum mekanisme yang mengatur alam semesta”, dan dalam konteks biologi
Darwin sebagai “hukum seleksi alam” yang bertanggung jawab atas keberadaan berbagai spesies di muka
bumi.

Serangan terhadap dunia supernatural atau metafisika juga datang dari Sigmund Freud
(meninggal 1939), yang dikenal sebagai pendiri psikoanalisis, serta Emile Durkheim (meninggal 1917).
Freud berpendapat bahwa Tuhan dan ajaran agama lainnya hanyalah ilusi. Menurut Freud, gagasan-gagasan
keagamaan bukan merupakan hasil akhir dari proses berpikir atau akumulasi pengalaman, melainkan ilusi
yang terpenuhi oleh keinginan manusia yang paling mendalam, kuat, dan mendesak. Yang membuat
gagasan-gagasan tersebut dianggap sebagai “ilusi” adalah fakta bahwa mereka lahir dari keinginan-
keinginan manusia, sedangkan kekuatan di baliknya terletak pada keinginan tersebut. Freud memandang

84 | Dahzain Nur VVolume, 15 No. 2 (2025)



Puji Roudlotul Adni, dkk
Dialektika Ilmu Dan Agama: Model, Contoh Dan Tokoh

gagasan keagamaan sebagai ilusi karena kemunculannya berkaitan dengan (atau bisa dibilang sebagai
proyeksi) keinginan manusia. Begitu juga Emile Durkheim, seorang sosiolog modern asal Prancis,
menyatakan bahwa inti dari kekuatan norma-norma (religius) terletak pada kesakralan. Dalam karya
utamanya, The Elementary Form of Religious Life, ia mengungkapkan bahwa semua konsep kesakralan
berasal dari pengalaman individu terhadap norma-norma sosial. Apa yang manusia sebut sebagai Tuhan
sebenarnya adalah masyarakat, dilihat dari sudut pandang subyektif terhadap semua karakteristik yang sering
dianggap berasal dari Tuhan.

METODE PENELITIAN

Metode pengumpulan data yang dilakukan penulis dalam artikel ini adalah metode studi
pustaka dengan pendekatan deskriptif, yaitu penelitian dengan mengumpulkan sejumlah buku-buku, artikel,
jurnal, dan berbagai literatur yang berkaitan dengan dialektika ilmu dan agama untuk kemudian diolah
menjadi bentuk deskripsi mengenai dialektika ilmu dan agama. Pendekatan analisis deskriptif dipilih
karena penelitian ini tidak bermaksud menguji hipotesis, melainkan menggambarkan secara sistematis
bagaimana dialektika ilmu dan agama mencangkup berbagai model dialektika, contoh dan tokoh, baik dari
perspektif historis maupun kontemporer. Analisis dilakukan dengan mengidentifikasi tema-tema pokok
yang muncul dari literatur, lalu menguraikannya dalam bentuk narasi yang terstruktur.

HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Hasil Penlitian
A. Dialektika Antara Ilmu dan Agama

Dialektika merujuk pada paradigma yang digunakan sains dan agama dalam usaha
menyingkapi persoalan-persoalan dalam kehidupan manusia. Diskursus mengenai dialektika sains dan
agama pada dasarnya telah banyak dimunculkan dan menjadi persoalan yang kerap didiskusika oleh para
pemikir, kaum filsuf dan para ilmuwan sejak abad ke 20. Ibn Khaldiin sebagai ilmuwan sosial ternama pada
masanya, telah mendudukkan term hubungan agama dan sains sebagai salah satu tema pokok pokok dalam
pemkkirannya (lis Arifuddin 2016). Menurutnya, kehadiran ilmu pengetahuan tidak boleh menafikan
keberadaan nilai (free value). Baik itu menyangkut nilai moral, nilai agama, ataupun nilai kemanusiaan.

Ibn Khaldun menegaskan bahwa dunia sains harus mempunyai nilai (value) yang didalamnya
memuat visi dan misi kebajikan dan menjunjung nilai-nilai kemanusiaan (Daulay dan Salminawati 2022).
Meski pada nyatanya Ibn Khaldiin tidak merumuskan hubungan agama dan sains secara eksplisit, namun
gagasan laden value yang ia bangun dalam perkembangan berikutnya menjadi pintu gerbang masuknya
agama di dalamnya. Dalam masa ke masa, diskursus dialektika agama-sains tidak henti-hentinya menarik
perhatian banyak kalangan. Khususnya kaum cendekiawan yang bergerak di bidang pemikiran keagamaan.
Di Barat terdapat nama Huston Smith, seorang teolog yang dikenal aktif mengkritisi perkembangan dunia
sains, yang menurutnya sangat mengesampingkan nilai-nilai keagamaan. Kedigdayaan sains yang
berkembang begitu pesat, seolah-olah telah memukul mundur agama, bahkan meletakkan agama ke titik
nadir. Akar dari persoalan ini, menurut Huston Smith, tidak ada yang lebih krusial kecuali sekularisasi ilmu
pengetahuan. Retaknya hubungan pertemanan agama dan sains membuat peran dan posisi agama
terpinggirkan. Karenanya, untuk memperbaiki keretakan ini, tidak ada jalan lain kecuali mengembalikan
dimensi spiritual ke dalam jiwa ilmu pengetahuan. Menggali dan menelusuri titik temu agama dan sains,
sehingga pertentangan antar keduanya dapat dihindari, dan harmonisasi antar keduanya dapat terwujud.

B. Model Dialektika Ilmu dan Agama

lImu dan Agama merupakan pembahasan yang sudah sejak lama dibahas oleh para peneliti
dan ilmuwan untuk digali akan pengetahuan dan mengaitkan keduanya. Beberapa pendapat mengatakan
bahwa keduanya saling berhubungan dan tidak dapat dipisahkan. Dari sebuah ilmu, manusia berusaha
memahami alam semesta dan lingkungannya yang kemudian memengaruhi cara hidup untuk memenubhi
kebutuhan. Dari agama, manusia diajarkan sikap dan tata kelola hidup sesuai Al-Qur’an dan Hadits agar
tidak merugikan dirinya dan orang lain (Muslih et al, 2022). Sehubungan dengan itu, lan G.Barbour
memetakan pandangan tentang hubungan sains dan agama ke dalam empat model dialektika, yaitu konflik,
independen, dialog, dan integrasi.
1. Konflik

Dahzain Nur Volume, 15 No. 2 (2025) 185



Puji Roudlotul Adni, dkk
Dialektika Ilmu Dan Agama: Model, Contoh Dan Tokoh

Dalam model ini, ilmu dan agama sering dianggap dua domain yang bertentangan dan sering
konflik. Keduanya memiliki pandangan mengenai dunia yang berbeda sehingga menciptakan
pertempuran antara fakta ilmiah dan kepercayaan agama. Pandangan konflik ini mengemuka pada abad
19, dengan tokohnya Richard Dawkins, Francis Crick, Steven Pinker, serta Stephen Hawking, dimana
pandangan ini menempatkan bahwa ilmu dan agama saling berlawanan sehingga orang harus memilih
diantara keduanya.

lan G.Borbour menaggapi hal ini dengan argumen bahwa mereka keliru apabila terjebak
dalam dilema keharusan memilih antara ilmu dan agama. Kepercayaan agama menawarkan kerangka
makna lebih luas dalam kehidupan, sedangkan ilmu/sains tidak dapat mengungkap rentang yang lebih
luas dari pengalaman manusia atau mengartikan kemungkinan-kemungkinan transformasi hidup
manusia yang dipersaksikan oleh agama (Meliani et al, 2021).

Model konflik ini menggambarkan hubungan ilmu dan agama tidak dapat berjalan secara
harmonis dan selalu berlawanan, serta terlalu menyederhanakan hubungan yang sebenarnya lebih
kompleks antara ilmu dan agama dimana ada kesinambungan di dalamnya.

2. Independen

lan G.Barbour mencoba memetakan ilmu dan agama pada dua kajian yang berbeda untuk
menghindari konflik. Keduanya dibedakan berdasarkan masalah yang ditelaah, domain yang dirujuk,
dan metode yang digunakan. Pemisahan ini didasarkan atas kehendak agar dapat mengakui perbedaan
karakter pada area dan wilayah kehidupan, serta agar dapat menghindari konflik akan pertentangan.

Model independen ini menyatakan bahwa ilmu dan agama berangkat dari asumsi yang
berbeda sehingga mempunyai persoalan, wilayah kajian, dan metode yang berbeda. llmu dan agama
memiliki tingkat kebenarannya yang berbeda, sehingga tidak perlu terjalin hubungan, kerja sama
maupun konflik antar keduanya. Dengan demikian, keduanya seharusnya dibiarkan tetap berada pada
wilayah kajiannya sendiri-sendiri (Lutfiyah, 2019)

3. Dialog

Pandangan ini menawarkan hubungan dengan interaksi antara ilmu dan agama yang lebih
konstruktif, diakui bahwa ilmu dan agama memiliki kesamaan yang dapat didialogkan dan dapat
mendukung satu sama lain. Salah satu bentuk dialog ialah dengan membandingkan metode sains dan
agama yang menunjukkan kesamaan dan perbedaan. Antara ilmu dan agama mempunyai kesejajaran
karakteristik seperti koherensi (keterkaitan), kekomprehensifan dan kemanfaatan (Muhaini, 2020).

4. Integrasi

Mencari titik temu di antara sains dan agama, keduanya dianggap valid dan menjadi sumber
koheran dalam pandangan dunia. Pemahaman mengenai dunia melalui sains diharapkan dapat
memperkaya pemahaman keagamaan bagi manusia yang beriman. Ada tiga pendekatan yang digunakan
dalam hubungan integrasi ini, meliputi : natural teology , berangkat dari data ilmiah yang menawarkan
bukti konsklusif bagi keyakinan agama untuk memperoleh kesepalatan dan kesadaran akan eksistensi
tuhan. Teology of nature , menelaah ulang dokrin-dokrin agama dalam relevansinya dengan teori-teori
ilmiah, keyakinan agama diuji dengan karakteristik tertentu dan dirumuskan ulang sesuai dengan
penemuan sains saat ini. Syistematis Syntesis, integrasi yang lebih sistematis dan dapat dilakukan apabila
sains dan agama memberikan arah baru yang lebih koherensif yang digabungkan dalam metefisika yang
lebih koheransif. Dengan demikian , integrasi Barbour ini bertujuan untuk menghasilan dan
memberikan kebenaran agama berdasarkan temuan-temuan ilmiah (Jendri, 2019).

C. Contoh masing-masing model atau tipologi

Memahami keempat tipologi lan G. Barbour menjadi penting bagi umat Islam masa kini,
karena perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi begitu cepat dan seringkali menimbulkan
pertanyaan baru dalam berbagai bidang kehidupan. Dengan kerangka tipologi Barbour, kita dapat menilai
apakah suatu kasus menunjukkan konflik, berjalan independen, membuka ruang dialog, atau bahkan bisa
diintegrasikan dalam kerangka yang lebih komprehensif. Oleh karena itu, pada bagian berikut akan
dijelaskan contoh-contoh konkrit dari masing-masing tipologi.

1. Contoh Tipologi Konflik
Tipologi konflik menggambarkan keadaan ketika sains dan agama saling bertentangan secara
frontal, seakan keduanya tidak mungkin didamaikan (Meliani et al., 2021). Contoh klasiknya adalah
pertentangan antara teori Heliosentris Galileo dengan pandangan Gereja Katolik abad pertengahan yang
berpegang pada literalisme Alkitab bahwa matahari mengelilingi bumi. Gereja melihat pandangan

86 | Dahzain Nur VVolume, 15 No. 2 (2025)



Puji Roudlotul Adni, dkk
Dialektika Ilmu Dan Agama: Model, Contoh Dan Tokoh

Galileo sebagai ancaman terhadap otoritas teologi, sedangkan Galileo mendasarkan pandangannya pada
observasi ilmiah.

Di sisi lain, pada abad ke-19 muncul teori Evolusi Darwin yang juga menimbulkan
kontroversi, karena dianggap menolak penciptaan manusia secara langsung oleh Tuhan sebagaimana
narasi Kitab Suci (Susanto, 2025). Pertarungan ini kemudian melahirkan polarisasi ekstrem: di satu
pihak berdiri materialisme ilmiah yang menolak aspek transenden, sementara di pihak lain ada
literalisme biblikal atau fundamentalisme yang menolak temuan ilmiah. Konflik ini menunjukkan
bagaimana sains dan agama bisa dianggap musuh yang tidak mungkin duduk bersama.

. Contoh Tipologi Indepensi

Tipologi independensi muncul sebagai usaha untuk menghindari konflik dengan cara
memisahkan wilayah kerja sains dan agama (Bagir & Abdalla, 2020). Sains membicarakan dunia
bekerja, sementara agama membicarakan dunia ada. Contoh penerapannya dapat dilihat pada pandangan
filsuf analitik dan eksistensialis seperti Karl Barth atau Rudolf Bultmann dalam teologi Kristen, yang
menekankan bahwa wahyu agama adalah soal makna eksistensial, bukan penjelasan ilmiah.

Dalam Islam, pendekatan serupa tampak ketika ulama kontemporer mengatakan bahwa Al-
Qur’an adalah kitab hidayah, bukan kitab sains. Artinya, Al-Qur’an tidak harus dibaca sebagai buku
ilmiah yang menjelaskan mekanisme biologis atau fisik, melainkan sebagai sumber nilai, makna, dan
arah hidup. Dengan demikian, konflik dapat dihindari karena keduanya dianggap berjalan di jalur yang
berbeda, meski konsekuensinya adalah hilangnya kemungkinan interaksi yang lebih produktif.

. Contoh Tipologi Dialog

Berbeda dengan konflik dan independensi, tipologi dialog mencoba mencari titik temu antara
sains dan agama melalui percakapan yang saling melengkapi (Bahri, 2022). Misalnya, dalam diskursus
kosmologi modern tentang teori Big Bang, ada ruang dialog dengan doktrin agama tentang penciptaan
alam semesta. Sains mungkin menjelaskan bahwa alam bermula dari singularitas 13,8 miliar tahun lalu,
sementara agama melihat momen itu sebagai bentuk manifestasi kehendak Tuhan menciptakan alam.

Dialog juga terjadi pada ranah etika bioteknologi seperti agama mengingatkan batas moral,
sementara sains menawarkan solusi teknis. Dengan pendekatan dialog, baik ilmuwan maupun
agamawan dapat mengakui perbedaan metodologi mereka, tetapi tetap mencari pra-anggapan dan
konsep yang bisa dipertemukan untuk memperkaya wawasan bersama.

. Contoh Tipologi Integrasi

Integrasi adalah bentuk hubungan paling erat antara sains dan agama. Bentuk pertama
adalah natural theology, yakni upaya menggunakan sains sebagai jalan untuk membuktikan keberadaan
Tuhan (Nasr, 2021). Misalnya, argumen desain cerdas (intelligent design) yang melihat keteraturan
hukum alam, kompleksitas DNA, atau hukum fisika sebagai bukti adanya Sang Perancang.

Dalam sejarah Kristen, Thomas Aquinas menggunakan argumen kosmologis dan teleologis
untuk membuktikan eksistensi Tuhan (Abidin, 2022). Dalam Islam, hal ini mirip dengan argumen para
filosof muslim klasik seperti Ibnu Sina yang menekankan konsep “wajib al-wujud” (eksistensi niscaya)
sebagai dasar keberadaan segala sesuatu (Khoirunnisa et al., 2025). Natural theology menarik karena
bisa dijadikan ruang pertemuan berbagai agama dan budaya, meskipun dikritik karena bisa mengarah
ke deisme, yaitu pandangan tentang Tuhan yang hanya menjadi perancang awal tanpa campur tangan
lebih lanjut.

Bentuk kedua adalah theology of nature, yang berangkat dari ajaran agama tetapi
mengakomodasi temuan-temuan ilmiah untuk merumuskan ulang doktrin (Arief, 2022). Misalnya,
doktrin penciptaan dalam teologi Kristen atau Islam tidak lagi dipahami secara statis (sekali jadi),
melainkan sebagai proses evolusi yang dinamis. Contoh nyata ada dalam pandangan Arthur Peacocke,
seorang biokimiawan sekaligus teolog, yang menafsirkan evolusi sebagai cara Tuhan mencipta. Dalam
konteks Islam, pandangan ini bisa disejajarkan dengan penafsiran ulang ayat-ayat penciptaan manusia
dalam Al-Qur’an dengan mempertimbangkan teori evolusi, bukan untuk menafikan wahyu, tetapi untuk
menunjukkan bahwa proses biologis juga merupakan sunnatullah. Pendekatan ini menjadikan agama
lebih relevan dengan perkembangan sains modern.

Bentuk ketiga dari integrasi adalah sintesis sistematis, yang mencoba membangun sebuah
metafisika inklusif dengan menggabungkan sains dan agama dalam kerangka filsafat besar (Zahra et al.,
2024). Contoh nyata adalah teologi proses Alfred North Whitehead, yang menggambarkan Tuhan bukan
sebagai penguasa statis, melainkan sebagai entitas yang ikut serta dalam proses kosmik. Dalam

Dahzain Nur Volume, 15 No. 2 (2025) 187



Puji Roudlotul Adni, dkk
Dialektika Ilmu Dan Agama: Model, Contoh Dan Tokoh

pandangan ini, Tuhan berhubungan erat dengan dinamika alam semesta yang terus berkembang. Konsep
ini memberi jalan untuk menjelaskan fenomena alam dan spiritualitas manusia dalam kerangka terpadu.
Dalam Islam, gagasan seperti ini dapat dibandingkan dengan upaya para pemikir seperti Syed Hossein
Nasr yang mengaitkan kosmologi Islam tradisional dengan ilmu pengetahuan modern, meskipun Nasr
sendiri lebih kritis terhadap Barbour karena menilai integrasi sering kali menundukkan teologi pada
sains.

D. Tokoh masing masing model atau tipologi
1. Tipologi Konflik — Galileo Galilei (1564-1642)

Kasus Galileo sering dijadikan contoh paling terkenal dari tipologi konflik. Galileo adalah
seorang ilmuwan Italia yang mendukung teori heliosentris Copernicus, yakni bahwa bumi berputar
mengelilingi matahari (Khotimah et al., 2025). la menggunakan teleskop untuk mengamati bintang,
planet, dan fase bulan, yang mendukung pandangan bahwa bumi bukan pusat semesta.

Gereja Katolik pada saat itu memegang tafsir literalis terhadap Kitab Suci, khususnya ayat
yang menyebut matahari “berdiam di tempatnya” (Mazmur 104:5, Yosua 10:13). Tahun 1616, Inkuisisi
Roma melarang penyebaran heliosentrisme. Galileo dipanggil ke pengadilan pada tahun 1633 dan
dipaksa menarik pernyataannya, lalu dikenakan tahanan rumah seumur hidup. Kasus ini menjadi ikon
konflik antara sains dan agama: ilmu pengetahuan empiris berhadapan dengan otoritas religius yang
menuntut kebenaran absolut.

2. Tipologi Konflik — Charles Darwin (1809-1882)

Tokoh lain dalam tipologi konflik adalah Charles Darwin, bapak teori evolusi modern.
Karyanya On the Origin of Species (1859) menjelaskan bahwa makhluk hidup berkembang melalui
seleksi alam (Yusuf et al., 2025). Teori ini dianggap bertentangan dengan ajaran Kristen yang
memegang teguh kisah penciptaan manusia secara langsung oleh Tuhan.

Kaum fundamentalis Kristen menolak teori ini dengan alasan merusak iman dan
menyingkirkan Tuhan dari proses penciptaan. Hingga kini, konflik ini masih hidup dalam perdebatan
antara teori evolusi versus kreasionisme, terutama di Amerika Serikat. Darwin menjadi simbol bahwa
sains bisa dianggap ancaman terhadap iman jika dipahami sebagai penjelasan total tentang asal-usul
manusia.

3. Tipologi Independensi — Sgren Kierkegaard (1813-1855) dan Karl Barth (1886—-1968)

Tokoh yang mewakili tipologi independensi adalah Sgren Kierkegaard, filsuf eksistensialis
Kristen, dan Karl Barth, tokoh neo-ortodoksi. Keduanya menegaskan bahwa agama bukan soal
membuktikan Tuhan secara ilmiah, melainkan soal iman, pengalaman eksistensial, dan relasi personal
dengan Tuhan.

Bagi Kierkegaard, iman adalah “lompatan” melampaui nalar; sementara Barth menolak
teologi natural yang mencoba membuktikan Tuhan melalui rasio atau sains (Anggoro & Wijanarko,
2025). Mereka mewakili pandangan bahwa sains dan agama tidak perlu dipertentangkan, karena
beroperasi di ranah berbeda: sains menjelaskan fenomena empiris, sedangkan agama memberi makna,
arah, dan keselamatan.

4. Tipologi Dialog — Albert Einstein (1879-1955)

Einstein sering dikaitkan dengan tipologi dialog. Meskipun bukan teolog, ia percaya bahwa
ada “rasa religius kosmik” yang muncul dari keteraturan alam semesta. la pernah berkata, “Science
without religion is lame, religion without science is blind.”

Baginya, sains mengungkap hukum-hukum alam, tetapi agama memberi motivasi moral dan
rasa kagum pada misteri kosmos. Dalam tradisi agama, dialog juga tampak pada tokoh-tokoh seperti
Teilhard de Chardin (1881-1955), seorang imam Jesuit sekaligus paleontolog, yang berusaha
menafsirkan teori evolusi dalam kerangka iman Kristen. Dialog ini memperlihatkan bahwa sains dan
agama bisa saling memperkaya tanpa harus melebur total (Meliani et al., 2021).

5. Tipologi Integrasi — Natural Theology Thomas Aquinas (1225-1274)

Thomas Aquinas menjadi tokoh penting dalam Natural Theology. Ia mengembangkan “lima
jalan” untuk membuktikan keberadaan Tuhan dengan akal budi, salah satunya argumen kosmologis

88 | Dahzain Nur VVolume, 15 No. 2 (2025)



Puji Roudlotul Adni, dkk
Dialektika Ilmu Dan Agama: Model, Contoh Dan Tokoh

(setiap efek punya sebab, hingga harus ada sebab pertama yaitu Tuhan) dan argumen teleologis
(keteraturan alam menunjuk pada tujuan).

Aguinas menunjukkan bahwa akal (rasio) bisa digunakan untuk memahami sebagian sifat
Tuhan, meski wahyu tetap diperlukan untuk kebenaran yang lebih tinggi (Riawan & Lawalata, 2024).
Contoh kasusnya adalah upaya Abad Pertengahan untuk menyelaraskan filsafat Aristoteles dengan
teologi Kristen. Ini adalah bentuk integrasi awal antara iman dan nalar.
6. Tipologi Integrasi — Theology of Nature: Arthur Peacocke (1924-2006)

Arthur Peacocke, seorang biokimiawan sekaligus teolog Anglikan, menjadi contoh Theology
of Nature (Gholipour, 2024). la menafsirkan ulang doktrin Kristen agar selaras dengan sains modern,
khususnya teori evolusi dan biologi molekuler. Menurutnya, Tuhan mencipta melalui hukum-hukum
alam dan proses evolusi, bukan dengan intervensi sesaat.

Dengan demikian, penciptaan tidak dipahami sebagai peristiwa sekali jadi, melainkan sebagai
proses berkelanjutan yang diatur Allah. Peacocke juga menekankan etika lingkungan yaitu jika alam
adalah medium karya Tuhan, maka manusia wajib menjaganya. Tokoh ini menunjukkan bagaimana
doktrin keagamaan bisa diperbarui sesuai perkembangan sains tanpa kehilangan esensinya.

7. Tipologi Integrasi — Systematic Synthesis: Alfred North Whitehead (1861-1947)

Whitehead, filsuf Inggris, memperkenalkan filsafat proses yang kemudian dikembangkan
menjadi teologi proses (Yokit, 2021). la berpendapat bahwa realitas bukan benda statis, melainkan
rangkaian proses yang terus berkembang. Tuhan bukanlah sosok yang jauh dari dunia, tetapi terlibat
aktif dalam proses kosmik. Konsep ini sejalan dengan sains modern yang menekankan dinamika alam
semesta dan teori evolusi.

Systematic synthesis ini juga menginspirasi teolog kontemporer untuk mengintegrasikan
fisika, biologi, dan kosmologi ke dalam pemahaman religius. Dengan demikian, Whitehead mewakili
upaya paling radikal untuk menciptakan kerangka metafisis baru yang menyatukan sains dan agama.

2. Pembahasan Penlitian

A. Relevansi Tipologi Barbour dalam Konteks Pemikiran Islam Kontemporer

Tipologi hubungan ilmu dan agama yang dikemukakan lan G. Barbour memiliki relevansi yang
signifikan bagi umat Islam di era modern. Perkembangan pesat ilmu pengetahuan dan teknologi sering
kali memunculkan persoalan baru yang menuntut respon keagamaan yang memadai. Dengan
menggunakan kerangka Barbour, umat Islam dapat memahami bahwa ketegangan antara ilmu dan agama
bukanlah sesuatu yang niscaya, melainkan bergantung pada paradigma yang digunakan.

Pada tradisi intelektual Islam, ilmu dan agama pada dasarnya tidak dipahami sebagai dua entitas yang
saling bertentangan. Konsep ‘i/m dalam Islam mencakup dimensi rasional, empiris, dan spiritual sekaligus.
Oleh karena itu, model dialog dan integrasi lebih sejalan dengan epistemologi Islam dibandingkan model
konflik atau independensi yang terlalu memisahkan keduanya.

B. Kelebihan Dan Keterbatasan Setiap Model Dialektika

Model konflik memiliki kelebihan dalam menegaskan otonomi sains, namun cenderung
menyederhanakan relasi ilmu dan agama yang sebenarnya lebih kompleks. Model independensi efektif
dalam meredam konflik, tetapi berpotensi menghilangkan peluang kerja sama dan sintesis yang lebih
produktif.

Model dialog membuka ruang komunikasi yang sehat antara ilmu dan agama, meskipun sering kali
berhenti pada tataran percakapan tanpa menghasilkan sintesis konseptual yang kuat. Sementara itu, model
integrasi menawarkan kerangka yang paling komprehensif, tetapi juga menghadapi risiko subordinasi
agama terhadap sains jika tidak dilakukan secara kritis dan proporsional.

C. Integrasi llmu dan Agama sebagai kerangka Ideal dalam Islam

Berdasarkan hasil dan pembahasan, integrasi ilmu dan agama dapat dipandang sebagai model yang
paling relevan dalam konteks Islam, selama integrasi tersebut tidak menafikan otoritas wahyu. Temuan-
temuan ilmiah dapat dipahami sebagai bagian dari sunnatullah, sementara wahyu berfungsi sebagai
landasan etis dan metafisis.

Pendekatan integratif memungkinkan agama tetap relevan di tengah perkembangan sains modern,
sekaligus mencegah sains kehilangan dimensi nilai dan tujuan. Dengan demikian, integrasi ilmu dan agama
bukan sekadar proyek epistemologis, tetapi juga upaya membangun peradaban yang berorientasi pada
kemaslahatan manusia.

Dahzain Nur Volume, 15 No. 2 (2025) 189



Puji Roudlotul Adni, dkk
Dialektika Ilmu Dan Agama: Model, Contoh Dan Tokoh

KESIMPULAN

Dialektika merujuk pada paradigma yang digunakan sains dan agama dalam usaha
menyingkapi persoalan-persoalan dalam kehidupan manusia. lan G.Barbour memetakan pandangan tentang
hubungan sains dan agama ke dalam empat model dialektika, yaitu konflik, independen, dialog, dan
integrasi. Tipologi konflik dicerminkan pada pertentangan antara teori Heliosentris Galileo dengan pandangan
Gereja Katolik abad pertengahan, tipologi independen terdapat pada pandangan filsuf analitik dan
eksistensialis seperti Karl Barth atau Rudolf Bultmann dalam teologi kristen, tipologi dialog salah satu
contohnya pada diskursus kosmologi modern tentang teori Big Bang, dan tipologi integrasi ada 3 pendekatan
yaitu nature theology, theology of nature, and . Syistematis Syntesis. Setiap model dialektika yang dipetakan
oleh lan G.Barbour memiliki tokoh yang berperan dalam upaya menerapakan model dialektika tersebut.

DAFTAR PUSTAKA
Abidin, A. K. (2022). FILSAFAT KETUHANAN: Argumen Logis Tentang Tuhan Perspektif Filosof-Filosof Barat.
TAJDID: Jurnal llmu Ushuluddin, 21(2), 454-477.

Anggoro, B. D., & Wijanarko, R. (2025). Banalitas Iman di Era Digital: Telaah Pemikiran Sgren Kierkegaard: The
Banality of Faith in the Digital Age: An Examination of Seren Kierkegaard’s Thought. Jurnal Filsafat Indonesia,
8(1), 92-101.

Arief, M. 1. (2022). Kebenaran Absolut Versus Kebenaran llmiah: Perjumpaan Titik Temu Agama dan Sains dalam
Perspektif lan Barbour. Religion: Jurnal Agama, Sosial, Dan Budaya, 1(2), 1-15.

Bagir, H., & Abdalla, U. A. (2020). Sains Religius, Agama Saintifik. Mizan Publishing.
Bahri, M. S. (2022). Relasi Agama Dan Sains Dalam Tafsir IImi Kementerian Agama RI. Institut PTIQ Jakarta.

Daulay, Aidil Ridwan, and Salminawati. “Integrasi Ilmu Agama Dan Sains Terhadap Pendidikan.” Journal Of Social
Research 1, no. 3 (2022): 717-24.
https://ijsr.internationaljournallabs.com/index.php/ijsr/article/view/75%0Ahttps://ijsr.interna
tionaljournallabs.com/index.php/ijst/article/download/75/177.

Fatimah, Sahilah Masarur. 2020. “Hubungan Filsafat Dan Agama Dalam Persepektif Ibnu Rusyd.” SALAM: Jurnal Sosial
Dan Budaya Syar-1 7(1):65-74. doi: 10.15408/sjsbs.v7i1.13787.

Gholipour, J. (2024). A review of scientific theology from the point of view of Arthur Peacocke. Qabasat, 29(112), 129—

150.
Iis Arifudin. “Integrasi Sains Dan Agama Serta Implikasinya Terhadap Pendidikan Islam.” Edukasia Islamika 1, no. 1
(2016): 161-79. https://media.neliti.com/media/publications/69140-1D-integrasi-sains-dan-agama-

sertaimplikas.pdf.
Jedri.(2019). Hubungan Sains Dan Agama Perspektif Pemikiran lan G.Barbour. Jurnal Tajdid, 18(1), 68

Imam Khoiri. 2002. Rob Fisher, “Pendekatan Filosofis”, Dalam Peter Connolly (Ed.), Aneka Pendekatan Studi Agama,
Terj. Imam Khoiri. Yogyakarta: LKiS.

Khoirunnisa, H. N., Del’ara, R. S., Sahlah, A., Nazibah, S., & Parhan, M. (2025). KONSEP WAJIB AL-WUJUD
DALAM METAFISIKA IBNU SINA: INTEGRASI PEMIKIRAN FILSAFAT ISLAM DAN BARAT. Jurnal limu
Pendidikan Islam, 23(1), 464-475.

Khotimah, H., Handhayani, A. S., Putri, N. N., Suhaila, A., Arief, A., & Nurdiansyah, N. M. (2025). INTEGRASI ILMU
PENGETAHUAN ALAM DALAM PERSPEKTIF ISLAM DANBARAT: SEBUAH KAJIAN LITERATUR.
Inspirasi Edukatif: Jurnal Pembelajaran Aktif, 6(2).

Lutfiyah.(2019). Penguraian Hubungan Agama Dan Sains Melalui Pemahaman Saintific lan G.Barbour. Jurnal Muaddin
: Studi Kependidikan Dan Keislaman, 9(1), 82

90 | Dahzain Nur VVolume, 15 No. 2 (2025)






Puji Roudlotul Adni, dkk
Dialektika Ilmu Dan Agama: Model, Contoh Dan Tokoh

Meliani, F., Natsir, N. F., & Haryanti, E. (2021). Sumbangan Pemikiran lan G. Barbour Mengenai R13(elasi Sains Dan
Agama Terhadap Islamisasi Sains. JIIP-Jurnal limiah Ilmu Pendidikan, 4(7), 673—-688.

Muhaini. (2020). Meretas Konflik Sains Dan Agama (Dalam Perspektif Amin Abdullah dan lan G. Barbour). Jurnal At-
Tafkir,13(1), 107

Muslih, et al. (2022). Integrasi llmu dan Agama menurut Syed Muhammad Naquib al-Attas dan lan G Barbour. Jurnal
Penelitian Medan Agama, 13(1),28

Nasr, Seyyed Hossein. 2013. The Qur’an and Hadith as Source and Inspiration of Islamic Philosophy. History of Islamic
philosophy. Routledge.

Nasr, S. H. (2021). Antara Tuhan, Manusia, dan Alam. IRCiSoD.

Peters, F. E. 1996. ““The Greek and Syriac Background’, Dalam Nasr Dan Leaman (Eds.),.” History of Islamic Philosophy
40-46.

Riawan, R., & Lawalata, M. (2024). Filsafat Dan Iman: Memahami Kebenaran Mutlak Dalam Teologi Kristen. Jurnal
Silih Asah, 1(2), 23-35.

Susanto, V. (2025). Studi Komparatif Pola Penciptaan Manusia Dalam Kejadian 1: 26-28 Dengan Teori Evolusi Darwin.
Hymnos: Jurnal Teologi Dan Keagamaan Kristen, 1(2), 106-116.

Yokit, A. N. (2021). Konsep Tuhan dan Agama Menurut Alfred North Whitehead. Media: Jurnal Filsafat Dan Teologi,
2(2), 173-184.

2

Yegane Shayegan. 2014. ““The Transmission of Greek Philosophy to the Islamic World’, Dalam Nasr Dan Leaman (Eds.
History of Islamic Philosophy 93.

Yazwardi, 2008. Metodologi Studi Islam. Palembang. IAIN Raden Fatah Press.

Yusuf, M., Nurshaila, N., & Anggraini, R. D. (2025). EVOLUSI DAN TEOLOGI: MENYELARASKAN TEORI
DARWIN DENGAN PEMIKIRAN AGAMA. HUMANITIS: Jurnal Homaniora, Sosial Dan Bisnis, 3(4), 911-927.

Zahra, N. N., Azizah, R. N., & Dzulfikri, M. (2024). Metafisika Dan Metode llmiah Menjelajahi Agama Dan Sains. Jurnal
Kajian Islam Dan Sosial Keagamaan, 2(1), 84-89.

94 | Dahzain Nur VVolume, 15 No. 2 (2025)



