
pISSN : 2338-6320 , eISSN Online: 2809-333X 

                  Vol 15 No.2 Tahun 2025 

            http://ejournal.staiyapistakalar.ac.id/index.php/DahzainNur 

 

Dahzain Nur Volume, 15 No. 2 (2025) I 83 

 

Dialektika Ilmu Dan Agama: Model, Contoh Dan Tokoh 

 

Puji Roudlotul Adni 1*, Salsa Dwi Lestari 2*, Maya Chairunnisa 3*, Arditya Prayodi 4 

 1234
 Universitas Islam Negeri K.H Abdurrahman Wahid, Pekalongan, Indonesia 

*pujiraudlatuladni@gmail.com 

   

  DOI: https://doi.org/10.69834/dn.v15i2.346  
Informasi Artikel  ABSTRAK.  

Riwayat Artikel: 

Diterima: 09 Desember 2025 

Revisi Akhir: 29 Desember 

2025 

Disetujui: 29 Desember 2025 

Terbit: 29 Desember 2025 

 

 Kajian mengenai hubungan ilmu dan agama terus menjadi perbincangan 

penting karena keduanya sering dipahami berada pada posisi yang tidak 

selalu sejalan. Artikel ini menguraikan perkembangan dialektika antara 

ilmu dan agama dengan menelusuri contoh historis, model hubungan, 

serta tokoh-tokoh yang berperan dalam membentuk wacana tersebut.  

Melalui metode studi pustaka, penelitian ini menggambarkan bagaimana 

perbedaan cara pandang ontologis, epistemologis, dan aksiologis antara 

ilmu dan agama kerap menimbulkan ketegangan, seperti terlihat pada 

kontroversi heliosentrisme yang melibatkan Galileo atau perdebatan 

panjang mengenai evolusi yang diperkenalkan Darwin. Ian G. Barbour 

menawarkan empat model hubungan konflik, independensi, dialog, dan 

integrasi untuk membaca dinamika ini secara lebih proporsional. Model 

konflik memperlihatkan pertentangan terbuka antara otoritas keagamaan 

dan temuan ilmiah, sementara model independensi menempatkan 

keduanya pada ranah yang berbeda sehingga tidak perlu 

dipertentangkan. Model dialog membuka ruang pertemuan gagasan 

demi mencari titik temu, sedangkan model integrasi berupaya menyusun 

kerangka yang mampu memadukan ajaran agama dengan temuan ilmiah 

melalui natural theology, theology of nature, maupun sintesis sistematis. 

Hasil pembahasan menunjukkan bahwa hubungan ilmu dan agama tidak 

bersifat hitam putih, tetapi berkembang sesuai konteks sejarah dan 

pemikiran para tokohnya. Karena itu, relasi keduanya dapat diarahkan 

pada kerja sama yang lebih konstruktif untuk memperkaya pemahaman 

manusia tentang dirinya dan alam semesta. 

 

Kata Kunci: Ilmu dan Agama, 

Model Pendekatan Sains agama, 

Tipologi Sains dan Agama  

 

Keywords: Science and Religion, 

Models of Religious Science 

Approaches, Typology of Science 

and Religion 

 ABSTRACT.  

The relationship between science and religion has long been a subject 

of continuous debate, as the two are often viewed as standing on 

different foundations and pursuing different kinds of truth. This article 

examines the historical and conceptual dynamics of that relationship by 

tracing key debates, representative models, and influential thinkers who 

have shaped the discourse.  

Using a literature-based descriptive method, the study highlights how 

differences in ontological, epistemological, and axiological perspectives 

frequently spark tensions between scientific findings and religious 

teachings. These tensions can be seen, for instance, in the dispute over 

heliocentrism involving Galileo or the controversy surrounding 

Darwin’s theory of evolution. Ian G. Barbour’s four models conflict, 

independence, dialogue, and integration serve as the analytical 

framework for understanding these interactions. The conflict model 

captures moments of open confrontation, while the independence model 

treats science and religion as addressing distinct domains. The dialogue 

model offers space for constructive engagement, and the integration 

model seeks a more unified framework through approaches such as 

natural theology, theology of nature, and systematic synthesis.  

The study concludes that the relationship between science and religion 

is neither static nor binary; instead, it evolves in line with historical 

developments and the contributions of various thinkers. Consequently, 

both domains hold the potential to complement one another in enriching 

human understanding of life and the universe. 

https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/1373987940
https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20210628091412659
https://doi.org/10.69834/dn.v15i2.346


Puji Roudlotul Adni, dkk 

Dialektika Ilmu Dan Agama: Model, Contoh Dan Tokoh 
 

84 I Dahzain Nur Volume, 15 No. 2 (2025)  
 

 

PENDAHULUAN  

 Dialektika antara ilmu dan agama, baik dalam aspek ontologis, epistemologis, maupun 

axiologis, selalu menyisakan permasalahan yang terus menerus diperbincangkan. Dimulai dari penemuan 

Copernicus (1473-1543) yang kemudian diperkuat oleh Galileo Galilei (1564-1642) mengenai struktur 

alam semesta yang heliosentris (matahari sebagai pusat tata surya) berhadapan dengan pandangan gereja 

yang geosentris (bumi sebagai pusat tata surya), telah menciptakan ketegangan antara ilmu pengetahuan 

dan agama. Menerima kebenaran dari ilmu pengetahuan dan agama menjadi pilihan yang rumit. Di Inggris 

pada tahun 1870, dalam sebuah kuliah umum, Max Muller mengejutkan pendengarnya dengan 

memperkenalkan apa yang ia sebut sebagai ilmu agama. Kombinasi ini dianggap aneh pada waktu itu 

karena setelah publikasi Origin of Species oleh Darwin, kebenaran ilmu pengetahuan dan agama semakin 

sulit untuk disatukan. Satu pihak percaya bahwa alam semesta diciptakan langsung oleh Tuhan 

(kreasionisme), sementara pihak lain berpendapat bahwa alam semesta adalah hasil dari proses alamiah 

yang panjang. 

Di Indonesia, dikotomi antara ilmu pengetahuan dan agama seperti yang dijelaskan oleh 

Mulyadhi Kertanegara dapat dilihat dalam dua pola pendidikan, yaitu pendidikan di IAIN yang fokus pada 

studi agama dan pendidikan di perguruan tinggi umum yang lebih mengedepankan ilmu pengetahuan 

sekuler (Yazwardi, 2008). IAIN sebagai institusi akademik yang mengedepankan pendekatan intelektual 

dan juga sebagai lembaga religius yang lebih menekankan pada spiritualitas, seharusnya memiliki sudut 

pandang metafisika yang kuat. Kewajiban IAIN untuk memiliki pandangan atau visi metafisika setidaknya 

disebabkan oleh dua alasan mendasar. Pertama: sejak dunia memasuki era modern, dunia metafisika atau 

gaib mendapat tekanan yang sangat kuat dan radikal dari para ilmuwan serta pemikir atau filsuf Barat yang 

bersifat sekuler. Tuhan, misalnya, telah diabaikan dalam sistem astronomi yang diajukan oleh Pierre de 

Laplace (w. 1827), di mana dalam bukunya yang terkenal Celestial Mechanism, ia menguraikan proses 

terjadinya alam melalui teori Big-Bang dan mekanisme kerja alam setelah penciptaannya, tanpa menyebut 

nama Tuhan sedikit pun. Ketika Napoleon, kaisar Prancis yang hidup pada era yang sama, menanyakan 

mengenai hal tersebut, Laplace menjawab: "Je n’ai pas besoin de cat hypothese" (saya tidak memerlukan 

hipotesis seperti itu). Sehingga, menurut pandangan Laplace, Tuhan hanya dianggap sebagai sebuah 

“hipotesis”, bahkan “hipotesis” yang tidak dibutuhkan. 

Hal serupa juga terjadi pada Charles Darwin (w. 1882), seorang ilmuwan biologi terkenal di 

Inggris. Dalam autobiografinya, ia menyatakan bahwa kita tidak perlu merujuk kepada Tuhan (sebagai 

pencipta) saat menjelaskan bagaimana engsel yang indah pada seekor kerang terbentuk, karena semua itu 

bisa dijelaskan secara ilmiah melalui hukum seleksi alam. Oleh karena itu, jelaslah bahwa bagi kedua 

ilmuwan Barat terkemuka tersebut, Tuhan telah kehilangan perannya sebagai pencipta dan pemelihara 

alam, serta tidak lagi diperlukan dalam penjelasan ilmiah mereka. Peran Tuhan sebagai pencipta dan 

pemelihara alam telah mereka gantikan dengan hukum-hukum alam, yang dalam kerangka astronomi 

Laplace disebut sebagai “hukum mekanisme yang mengatur alam semesta”, dan dalam konteks biologi 

Darwin sebagai “hukum seleksi alam” yang bertanggung jawab atas keberadaan berbagai spesies di muka 

bumi. 

Serangan terhadap dunia supernatural atau metafisika juga datang dari Sigmund Freud 

(meninggal 1939), yang dikenal sebagai pendiri psikoanalisis, serta Emile Durkheim (meninggal 1917). 

Freud berpendapat bahwa Tuhan dan ajaran agama lainnya hanyalah ilusi. Menurut Freud, gagasan-gagasan 

keagamaan bukan merupakan hasil akhir dari proses berpikir atau akumulasi pengalaman, melainkan ilusi 

yang terpenuhi oleh keinginan manusia yang paling mendalam, kuat, dan mendesak. Yang membuat 

gagasan-gagasan tersebut dianggap sebagai “ilusi” adalah fakta bahwa mereka lahir dari keinginan-

keinginan manusia, sedangkan kekuatan di baliknya terletak pada keinginan tersebut. Freud memandang 



  Puji Roudlotul Adni, dkk 

                                                                      Dialektika Ilmu Dan Agama: Model, Contoh Dan Tokoh 

 

Dahzain Nur Volume, 15 No. 2 (2025) I 85 

 

gagasan keagamaan sebagai ilusi karena kemunculannya berkaitan dengan (atau bisa dibilang sebagai 

proyeksi) keinginan manusia. Begitu juga Emile Durkheim, seorang sosiolog modern asal Prancis, 

menyatakan bahwa inti dari kekuatan norma-norma (religius) terletak pada kesakralan. Dalam karya 

utamanya, The Elementary Form of Religious Life, ia mengungkapkan bahwa semua konsep kesakralan 

berasal dari pengalaman individu terhadap norma-norma sosial. Apa yang manusia sebut sebagai Tuhan 

sebenarnya adalah masyarakat, dilihat dari sudut pandang subyektif terhadap semua karakteristik yang sering 

dianggap berasal dari Tuhan. 

METODE PENELITIAN  
Metode pengumpulan data yang dilakukan penulis dalam artikel ini adalah metode studi 

pustaka dengan pendekatan deskriptif, yaitu penelitian dengan mengumpulkan sejumlah buku-buku, artikel, 

jurnal, dan berbagai literatur yang berkaitan dengan dialektika ilmu dan agama untuk kemudian diolah 

menjadi bentuk deskripsi mengenai dialektika ilmu dan agama.  Pendekatan analisis deskriptif dipilih 

karena penelitian ini tidak bermaksud menguji hipotesis, melainkan menggambarkan secara sistematis 

bagaimana dialektika ilmu dan agama mencangkup berbagai model dialektika, contoh dan tokoh, baik dari 

perspektif historis maupun kontemporer. Analisis dilakukan dengan mengidentifikasi tema-tema pokok 

yang muncul dari literatur, lalu menguraikannya dalam bentuk narasi yang terstruktur. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

1. Hasil Penlitian 

A. Dialektika Antara Ilmu dan Agama 

Dialektika merujuk pada paradigma yang digunakan sains dan agama dalam usaha 

menyingkapi persoalan-persoalan dalam kehidupan manusia. Diskursus mengenai dialektika sains dan 

agama pada dasarnya telah banyak dimunculkan dan menjadi persoalan yang kerap didiskusika oleh para 

pemikir, kaum filsuf dan para ilmuwan sejak abad ke 20. Ibn Khaldūn sebagai ilmuwan sosial ternama pada 

masanya, telah mendudukkan term hubungan agama dan sains sebagai salah satu tema pokok pokok dalam 

pemkkirannya (Iis Arifuddin 2016). Menurutnya, kehadiran ilmu pengetahuan tidak boleh menafikan 

keberadaan nilai (free value). Baik itu menyangkut nilai moral, nilai agama, ataupun nilai kemanusiaan.  

 Ibn Khaldun menegaskan bahwa dunia sains harus mempunyai nilai (value) yang didalamnya 

memuat visi dan misi kebajikan dan menjunjung nilai-nilai kemanusiaan (Daulay dan Salminawati 2022). 

Meski pada nyatanya Ibn Khaldūn tidak merumuskan hubungan agama dan sains secara eksplisit, namun 

gagasan laden value yang ia bangun dalam perkembangan berikutnya menjadi pintu gerbang masuknya 

agama di dalamnya. Dalam masa ke masa, diskursus dialektika agama-sains tidak henti-hentinya menarik 

perhatian banyak kalangan. Khususnya kaum cendekiawan yang bergerak di bidang pemikiran keagamaan. 

Di Barat terdapat nama Huston Smith, seorang teolog yang dikenal aktif mengkritisi perkembangan dunia 

sains, yang menurutnya sangat mengesampingkan nilai-nilai keagamaan. Kedigdayaan sains yang 

berkembang begitu pesat, seolah-olah telah memukul mundur agama, bahkan meletakkan agama ke titik 

nadir. Akar dari persoalan ini, menurut Huston Smith, tidak ada yang lebih krusial kecuali sekularisasi ilmu 

pengetahuan. Retaknya hubungan pertemanan agama dan sains membuat peran dan posisi agama 

terpinggirkan. Karenanya, untuk memperbaiki keretakan ini, tidak ada jalan lain kecuali mengembalikan 

dimensi spiritual ke dalam jiwa ilmu pengetahuan. Menggali dan menelusuri titik temu agama dan sains, 

sehingga pertentangan antar keduanya dapat dihindari, dan harmonisasi antar keduanya dapat terwujud.  
B. Model Dialektika Ilmu dan Agama 

Ilmu dan Agama merupakan pembahasan yang sudah sejak lama dibahas oleh para peneliti 

dan ilmuwan untuk digali akan pengetahuan dan mengaitkan keduanya. Beberapa pendapat mengatakan 

bahwa keduanya saling berhubungan dan tidak dapat dipisahkan. Dari sebuah ilmu, manusia berusaha 

memahami alam semesta dan lingkungannya yang kemudian memengaruhi cara hidup untuk memenuhi 

kebutuhan. Dari agama, manusia diajarkan sikap dan tata kelola hidup sesuai Al-Qur’an dan Hadits agar 

tidak merugikan dirinya dan orang lain (Muslih et al, 2022). Sehubungan dengan itu, Ian G.Barbour 

memetakan pandangan tentang hubungan sains dan agama ke dalam empat model dialektika, yaitu konflik, 

independen, dialog, dan integrasi.  

1. Konflik 

 



Puji Roudlotul Adni, dkk 

Dialektika Ilmu Dan Agama: Model, Contoh Dan Tokoh 
 

86 I Dahzain Nur Volume, 15 No. 2 (2025)  
 

Dalam model ini, ilmu dan agama sering dianggap dua domain yang bertentangan dan sering 

konflik.  Keduanya memiliki pandangan mengenai dunia yang berbeda sehingga menciptakan 

pertempuran antara fakta ilmiah dan kepercayaan agama. Pandangan konflik ini mengemuka pada abad 

19, dengan tokohnya Richard Dawkins, Francis Crick, Steven Pinker, serta Stephen Hawking, dimana 

pandangan ini menempatkan bahwa ilmu dan agama saling berlawanan sehingga orang harus memilih 

diantara keduanya.  

      Ian G.Borbour menaggapi hal ini dengan argumen bahwa mereka keliru apabila terjebak 

dalam dilema keharusan memilih antara ilmu dan agama. Kepercayaan agama menawarkan kerangka 

makna lebih luas dalam kehidupan, sedangkan ilmu/sains tidak dapat mengungkap rentang yang lebih 

luas dari pengalaman manusia atau mengartikan kemungkinan-kemungkinan transformasi hidup 

manusia yang dipersaksikan oleh agama (Meliani et al, 2021).  

      Model konflik ini menggambarkan hubungan ilmu dan agama tidak dapat berjalan secara 

harmonis dan selalu berlawanan, serta terlalu menyederhanakan hubungan yang sebenarnya lebih 

kompleks antara ilmu dan agama dimana ada kesinambungan di dalamnya.  

2. Independen 

Ian G.Barbour mencoba memetakan ilmu dan agama pada dua kajian yang berbeda untuk 

menghindari konflik. Keduanya dibedakan berdasarkan masalah yang ditelaah, domain yang dirujuk, 

dan metode yang digunakan. Pemisahan ini didasarkan atas kehendak agar dapat mengakui perbedaan 

karakter pada area dan wilayah kehidupan, serta agar dapat menghindari konflik akan pertentangan.  

      Model independen ini menyatakan bahwa ilmu dan agama berangkat dari asumsi yang 

berbeda sehingga mempunyai persoalan, wilayah kajian, dan metode yang berbeda. Ilmu dan agama 

memiliki tingkat kebenarannya yang berbeda, sehingga tidak perlu terjalin hubungan, kerja sama 

maupun konflik antar keduanya. Dengan demikian, keduanya seharusnya dibiarkan tetap berada pada 

wilayah kajiannya sendiri-sendiri (Lutfiyah, 2019) 

3. Dialog 

Pandangan ini menawarkan hubungan dengan interaksi antara ilmu dan agama yang lebih 

konstruktif, diakui bahwa ilmu dan agama memiliki kesamaan yang dapat didialogkan dan dapat 

mendukung satu sama lain. Salah satu bentuk dialog ialah dengan membandingkan metode sains dan 

agama yang menunjukkan kesamaan dan perbedaan. Antara ilmu dan agama mempunyai kesejajaran 

karakteristik seperti koherensi (keterkaitan), kekomprehensifan dan kemanfaatan (Muhaini, 2020). 

4. Integrasi 

Mencari titik temu di antara sains dan agama, keduanya dianggap valid dan menjadi sumber 

koheran dalam pandangan dunia. Pemahaman mengenai dunia melalui sains diharapkan dapat 

memperkaya pemahaman keagamaan bagi manusia yang beriman. Ada tiga pendekatan yang digunakan 

dalam hubungan integrasi ini, meliputi : natural teology , berangkat dari data ilmiah yang menawarkan 

bukti konsklusif bagi keyakinan agama untuk memperoleh kesepalatan dan kesadaran akan eksistensi 

tuhan. Teology of nature , menelaah ulang dokrin-dokrin agama dalam relevansinya dengan teori-teori 

ilmiah, keyakinan agama diuji dengan karakteristik tertentu dan dirumuskan ulang sesuai dengan 

penemuan sains saat ini. Syistematis Syntesis, integrasi yang lebih sistematis dan dapat dilakukan apabila 

sains dan agama memberikan arah baru yang lebih koherensif yang digabungkan dalam metefisika yang 

lebih koheransif.  Dengan demikian , integrasi Barbour ini bertujuan untuk menghasilan dan 

memberikan kebenaran agama berdasarkan temuan-temuan ilmiah (Jendri, 2019). 

C. Contoh masing-masing model atau tipologi 

Memahami keempat tipologi Ian G. Barbour menjadi penting bagi umat Islam masa kini, 

karena perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi begitu cepat dan seringkali menimbulkan 

pertanyaan baru dalam berbagai bidang kehidupan. Dengan kerangka tipologi Barbour, kita dapat menilai 

apakah suatu kasus menunjukkan konflik, berjalan independen, membuka ruang dialog, atau bahkan bisa 

diintegrasikan dalam kerangka yang lebih komprehensif. Oleh karena itu, pada bagian berikut akan 

dijelaskan contoh-contoh konkrit dari masing-masing tipologi.  

1. Contoh Tipologi Konflik 

Tipologi konflik menggambarkan keadaan ketika sains dan agama saling bertentangan secara 

frontal, seakan keduanya tidak mungkin didamaikan (Meliani et al., 2021). Contoh klasiknya adalah 

pertentangan antara teori Heliosentris Galileo dengan pandangan Gereja Katolik abad pertengahan yang 

berpegang pada literalisme Alkitab bahwa matahari mengelilingi bumi. Gereja melihat pandangan 



  Puji Roudlotul Adni, dkk 

                                                                      Dialektika Ilmu Dan Agama: Model, Contoh Dan Tokoh 

 

Dahzain Nur Volume, 15 No. 2 (2025) I 87 

 

Galileo sebagai ancaman terhadap otoritas teologi, sedangkan Galileo mendasarkan pandangannya pada 

observasi ilmiah.  

Di sisi lain, pada abad ke-19 muncul teori Evolusi Darwin yang juga menimbulkan 

kontroversi, karena dianggap menolak penciptaan manusia secara langsung oleh Tuhan sebagaimana 

narasi Kitab Suci (Susanto, 2025). Pertarungan ini kemudian melahirkan polarisasi ekstrem: di satu 

pihak berdiri materialisme ilmiah yang menolak aspek transenden, sementara di pihak lain ada 

literalisme biblikal atau fundamentalisme yang menolak temuan ilmiah. Konflik ini menunjukkan 

bagaimana sains dan agama bisa dianggap musuh yang tidak mungkin duduk bersama.  

2. Contoh Tipologi Indepensi 

Tipologi independensi muncul sebagai usaha untuk menghindari konflik dengan cara 

memisahkan wilayah kerja sains dan agama (Bagir & Abdalla, 2020). Sains membicarakan dunia 

bekerja, sementara agama membicarakan dunia ada. Contoh penerapannya dapat dilihat pada pandangan 

filsuf analitik dan eksistensialis seperti Karl Barth atau Rudolf Bultmann dalam teologi Kristen, yang 

menekankan bahwa wahyu agama adalah soal makna eksistensial, bukan penjelasan ilmiah.  

Dalam Islam, pendekatan serupa tampak ketika ulama kontemporer mengatakan bahwa Al-

Qur’an adalah kitab hidayah, bukan kitab sains. Artinya, Al-Qur’an tidak harus dibaca sebagai buku 

ilmiah yang menjelaskan mekanisme biologis atau fisik, melainkan sebagai sumber nilai, makna, dan 

arah hidup. Dengan demikian, konflik dapat dihindari karena keduanya dianggap berjalan di jalur yang 

berbeda, meski konsekuensinya adalah hilangnya kemungkinan interaksi yang lebih produktif. 

3. Contoh Tipologi Dialog 

Berbeda dengan konflik dan independensi, tipologi dialog mencoba mencari titik temu antara 

sains dan agama melalui percakapan yang saling melengkapi (Bahri, 2022). Misalnya, dalam diskursus 

kosmologi modern tentang teori Big Bang, ada ruang dialog dengan doktrin agama tentang penciptaan 

alam semesta. Sains mungkin menjelaskan bahwa alam bermula dari singularitas 13,8 miliar tahun lalu, 

sementara agama melihat momen itu sebagai bentuk manifestasi kehendak Tuhan menciptakan alam.  

Dialog juga terjadi pada ranah etika bioteknologi seperti agama mengingatkan batas moral, 

sementara sains menawarkan solusi teknis. Dengan pendekatan dialog, baik ilmuwan maupun 

agamawan dapat mengakui perbedaan metodologi mereka, tetapi tetap mencari pra-anggapan dan 

konsep yang bisa dipertemukan untuk memperkaya wawasan bersama. 

4. Contoh Tipologi Integrasi 

Integrasi adalah bentuk hubungan paling erat antara sains dan agama. Bentuk pertama 

adalah natural theology, yakni upaya menggunakan sains sebagai jalan untuk membuktikan keberadaan 

Tuhan (Nasr, 2021). Misalnya, argumen desain cerdas (intelligent design) yang melihat keteraturan 

hukum alam, kompleksitas DNA, atau hukum fisika sebagai bukti adanya Sang Perancang. 

Dalam sejarah Kristen, Thomas Aquinas menggunakan argumen kosmologis dan teleologis 

untuk membuktikan eksistensi Tuhan (Abidin, 2022). Dalam Islam, hal ini mirip dengan argumen para 

filosof muslim klasik seperti Ibnu Sina yang menekankan konsep “wajib al-wujud” (eksistensi niscaya) 

sebagai dasar keberadaan segala sesuatu (Khoirunnisa et al., 2025). Natural theology menarik karena 

bisa dijadikan ruang pertemuan berbagai agama dan budaya, meskipun dikritik karena bisa mengarah 

ke deisme, yaitu pandangan tentang Tuhan yang hanya menjadi perancang awal tanpa campur tangan 

lebih lanjut. 

      Bentuk kedua adalah theology of nature, yang berangkat dari ajaran agama tetapi 

mengakomodasi temuan-temuan ilmiah untuk merumuskan ulang doktrin (Arief, 2022). Misalnya, 

doktrin penciptaan dalam teologi Kristen atau Islam tidak lagi dipahami secara statis (sekali jadi), 

melainkan sebagai proses evolusi yang dinamis. Contoh nyata ada dalam pandangan Arthur Peacocke, 

seorang biokimiawan sekaligus teolog, yang menafsirkan evolusi sebagai cara Tuhan mencipta. Dalam 

konteks Islam, pandangan ini bisa disejajarkan dengan penafsiran ulang ayat-ayat penciptaan manusia 

dalam Al-Qur’an dengan mempertimbangkan teori evolusi, bukan untuk menafikan wahyu, tetapi untuk 

menunjukkan bahwa proses biologis juga merupakan sunnatullah. Pendekatan ini menjadikan agama 

lebih relevan dengan perkembangan sains modern. 

      Bentuk ketiga dari integrasi adalah sintesis sistematis, yang mencoba membangun sebuah 

metafisika inklusif dengan menggabungkan sains dan agama dalam kerangka filsafat besar (Zahra et al., 

2024). Contoh nyata adalah teologi proses Alfred North Whitehead, yang menggambarkan Tuhan bukan 

sebagai penguasa statis, melainkan sebagai entitas yang ikut serta dalam proses kosmik. Dalam 



Puji Roudlotul Adni, dkk 

Dialektika Ilmu Dan Agama: Model, Contoh Dan Tokoh 
 

88 I Dahzain Nur Volume, 15 No. 2 (2025)  
 

pandangan ini, Tuhan berhubungan erat dengan dinamika alam semesta yang terus berkembang. Konsep 

ini memberi jalan untuk menjelaskan fenomena alam dan spiritualitas manusia dalam kerangka terpadu. 

Dalam Islam, gagasan seperti ini dapat dibandingkan dengan upaya para pemikir seperti Syed Hossein 

Nasr yang mengaitkan kosmologi Islam tradisional dengan ilmu pengetahuan modern, meskipun Nasr 

sendiri lebih kritis terhadap Barbour karena menilai integrasi sering kali menundukkan teologi pada 

sains. 

 

D. Tokoh masing masing model atau tipologi 

1. Tipologi Konflik – Galileo Galilei (1564–1642) 

Kasus Galileo sering dijadikan contoh paling terkenal dari tipologi konflik. Galileo adalah 

seorang ilmuwan Italia yang mendukung teori heliosentris Copernicus, yakni bahwa bumi berputar 

mengelilingi matahari (Khotimah et al., 2025). Ia menggunakan teleskop untuk mengamati bintang, 

planet, dan fase bulan, yang mendukung pandangan bahwa bumi bukan pusat semesta. 

Gereja Katolik pada saat itu memegang tafsir literalis terhadap Kitab Suci, khususnya ayat 

yang menyebut matahari “berdiam di tempatnya” (Mazmur 104:5, Yosua 10:13). Tahun 1616, Inkuisisi 

Roma melarang penyebaran heliosentrisme. Galileo dipanggil ke pengadilan pada tahun 1633 dan 

dipaksa menarik pernyataannya, lalu dikenakan tahanan rumah seumur hidup. Kasus ini menjadi ikon 

konflik antara sains dan agama: ilmu pengetahuan empiris berhadapan dengan otoritas religius yang 

menuntut kebenaran absolut. 

2. Tipologi Konflik – Charles Darwin (1809–1882) 

Tokoh lain dalam tipologi konflik adalah Charles Darwin, bapak teori evolusi modern. 

Karyanya On the Origin of Species (1859) menjelaskan bahwa makhluk hidup berkembang melalui 

seleksi alam (Yusuf et al., 2025). Teori ini dianggap bertentangan dengan ajaran Kristen yang 

memegang teguh kisah penciptaan manusia secara langsung oleh Tuhan.  

Kaum fundamentalis Kristen menolak teori ini dengan alasan merusak iman dan 

menyingkirkan Tuhan dari proses penciptaan. Hingga kini, konflik ini masih hidup dalam perdebatan 

antara teori evolusi versus kreasionisme, terutama di Amerika Serikat. Darwin menjadi simbol bahwa 

sains bisa dianggap ancaman terhadap iman jika dipahami sebagai penjelasan total tentang asal-usul 

manusia. 

3. Tipologi Independensi – Søren Kierkegaard (1813–1855) dan Karl Barth (1886–1968) 

Tokoh yang mewakili tipologi independensi adalah Søren Kierkegaard, filsuf eksistensialis 

Kristen, dan Karl Barth, tokoh neo-ortodoksi. Keduanya menegaskan bahwa agama bukan soal 

membuktikan Tuhan secara ilmiah, melainkan soal iman, pengalaman eksistensial, dan relasi personal 

dengan Tuhan. 

Bagi Kierkegaard, iman adalah “lompatan” melampaui nalar; sementara Barth menolak 

teologi natural yang mencoba membuktikan Tuhan melalui rasio atau sains (Anggoro & Wijanarko, 

2025). Mereka mewakili pandangan bahwa sains dan agama tidak perlu dipertentangkan, karena 

beroperasi di ranah berbeda: sains menjelaskan fenomena empiris, sedangkan agama memberi makna, 

arah, dan keselamatan. 

4. Tipologi Dialog – Albert Einstein (1879–1955) 

Einstein sering dikaitkan dengan tipologi dialog. Meskipun bukan teolog, ia percaya bahwa 

ada “rasa religius kosmik” yang muncul dari keteraturan alam semesta. Ia pernah berkata, “Science 

without religion is lame, religion without science is blind.”  

Baginya, sains mengungkap hukum-hukum alam, tetapi agama memberi motivasi moral dan 

rasa kagum pada misteri kosmos. Dalam tradisi agama, dialog juga tampak pada tokoh-tokoh seperti 

Teilhard de Chardin (1881–1955), seorang imam Jesuit sekaligus paleontolog, yang berusaha 

menafsirkan teori evolusi dalam kerangka iman Kristen. Dialog ini memperlihatkan bahwa sains dan 

agama bisa saling memperkaya tanpa harus melebur total (Meliani et al., 2021). 

5. Tipologi Integrasi – Natural Theology Thomas Aquinas (1225–1274) 

Thomas Aquinas menjadi tokoh penting dalam Natural Theology. Ia mengembangkan “lima 

jalan” untuk membuktikan keberadaan Tuhan dengan akal budi, salah satunya argumen kosmologis 



  Puji Roudlotul Adni, dkk 

                                                                      Dialektika Ilmu Dan Agama: Model, Contoh Dan Tokoh 

 

Dahzain Nur Volume, 15 No. 2 (2025) I 89 

 

(setiap efek punya sebab, hingga harus ada sebab pertama yaitu Tuhan) dan argumen teleologis 

(keteraturan alam menunjuk pada tujuan).  

 Aquinas menunjukkan bahwa akal (rasio) bisa digunakan untuk memahami sebagian sifat 

Tuhan, meski wahyu tetap diperlukan untuk kebenaran yang lebih tinggi (Riawan & Lawalata, 2024). 

Contoh kasusnya adalah upaya Abad Pertengahan untuk menyelaraskan filsafat Aristoteles dengan 

teologi Kristen. Ini adalah bentuk integrasi awal antara iman dan nalar. 

6. Tipologi Integrasi – Theology of Nature: Arthur Peacocke (1924–2006) 

Arthur Peacocke, seorang biokimiawan sekaligus teolog Anglikan, menjadi contoh Theology 

of Nature (Gholipour, 2024). Ia menafsirkan ulang doktrin Kristen agar selaras dengan sains modern, 

khususnya teori evolusi dan biologi molekuler. Menurutnya, Tuhan mencipta melalui hukum-hukum 

alam dan proses evolusi, bukan dengan intervensi sesaat. 

Dengan demikian, penciptaan tidak dipahami sebagai peristiwa sekali jadi, melainkan sebagai 

proses berkelanjutan yang diatur Allah. Peacocke juga menekankan etika lingkungan yaitu jika alam 

adalah medium karya Tuhan, maka manusia wajib menjaganya. Tokoh ini menunjukkan bagaimana 

doktrin keagamaan bisa diperbarui sesuai perkembangan sains tanpa kehilangan esensinya. 

7. Tipologi Integrasi – Systematic Synthesis: Alfred North Whitehead (1861–1947) 

Whitehead, filsuf Inggris, memperkenalkan filsafat proses yang kemudian dikembangkan 

menjadi teologi proses (Yokit, 2021). Ia berpendapat bahwa realitas bukan benda statis, melainkan 

rangkaian proses yang terus berkembang. Tuhan bukanlah sosok yang jauh dari dunia, tetapi terlibat 

aktif dalam proses kosmik. Konsep ini sejalan dengan sains modern yang menekankan dinamika alam 

semesta dan teori evolusi. 

Systematic synthesis ini juga menginspirasi teolog kontemporer untuk mengintegrasikan 

fisika, biologi, dan kosmologi ke dalam pemahaman religius. Dengan demikian, Whitehead mewakili 

upaya paling radikal untuk menciptakan kerangka metafisis baru yang menyatukan sains dan agama. 

2. Pembahasan Penlitian 

A. Relevansi Tipologi Barbour dalam Konteks Pemikiran Islam Kontemporer 
Tipologi hubungan ilmu dan agama yang dikemukakan Ian G. Barbour memiliki relevansi yang 

signifikan bagi umat Islam di era modern. Perkembangan pesat ilmu pengetahuan dan teknologi sering 

kali memunculkan persoalan baru yang menuntut respon keagamaan yang memadai. Dengan 

menggunakan kerangka Barbour, umat Islam dapat memahami bahwa ketegangan antara ilmu dan agama 

bukanlah sesuatu yang niscaya, melainkan bergantung pada paradigma yang digunakan.  

Pada tradisi intelektual Islam, ilmu dan agama pada dasarnya tidak dipahami sebagai dua entitas yang 

saling bertentangan. Konsep ‘ilm dalam Islam mencakup dimensi rasional, empiris, dan spiritual sekaligus. 

Oleh karena itu, model dialog dan integrasi lebih sejalan dengan epistemologi Islam dibandingkan model 

konflik atau independensi yang terlalu memisahkan keduanya. 

B. Kelebihan Dan Keterbatasan Setiap Model Dialektika 
Model konflik memiliki kelebihan dalam menegaskan otonomi sains, namun cenderung 

menyederhanakan relasi ilmu dan agama yang sebenarnya lebih kompleks. Model independensi efektif 

dalam meredam konflik, tetapi berpotensi menghilangkan peluang kerja sama dan sintesis yang lebih 

produktif. 

Model dialog membuka ruang komunikasi yang sehat antara ilmu dan agama, meskipun sering kali 

berhenti pada tataran percakapan tanpa menghasilkan sintesis konseptual yang kuat. Sementara itu, model 

integrasi menawarkan kerangka yang paling komprehensif, tetapi juga menghadapi risiko subordinasi 

agama terhadap sains jika tidak dilakukan secara kritis dan proporsional. 

C. Integrasi Ilmu dan Agama sebagai kerangka Ideal dalam Islam 
Berdasarkan hasil dan pembahasan, integrasi ilmu dan agama dapat dipandang sebagai model yang 

paling relevan dalam konteks Islam, selama integrasi tersebut tidak menafikan otoritas wahyu. Temuan-

temuan ilmiah dapat dipahami sebagai bagian dari sunnatullah, sementara wahyu berfungsi sebagai 

landasan etis dan metafisis. 

Pendekatan integratif memungkinkan agama tetap relevan di tengah perkembangan sains modern, 

sekaligus mencegah sains kehilangan dimensi nilai dan tujuan. Dengan demikian, integrasi ilmu dan agama 

bukan sekadar proyek epistemologis, tetapi juga upaya membangun peradaban yang berorientasi pada 

kemaslahatan manusia. 



Puji Roudlotul Adni, dkk 

Dialektika Ilmu Dan Agama: Model, Contoh Dan Tokoh 
 

90 I Dahzain Nur Volume, 15 No. 2 (2025)  
 

 

KESIMPULAN  
Dialektika merujuk pada paradigma yang digunakan sains dan agama dalam usaha 

menyingkapi persoalan-persoalan dalam kehidupan manusia. Ian G.Barbour memetakan pandangan tentang 

hubungan sains dan agama ke dalam empat model dialektika, yaitu konflik, independen, dialog, dan 

integrasi.Tipologi konflik dicerminkan pada pertentangan antara teori Heliosentris Galileo dengan pandangan 

Gereja Katolik abad pertengahan, tipologi independen terdapat pada pandangan filsuf analitik dan 

eksistensialis seperti Karl Barth atau Rudolf Bultmann dalam teologi kristen, tipologi dialog salah satu 

contohnya pada diskursus kosmologi modern tentang teori Big Bang, dan tipologi integrasi ada 3 pendekatan 

yaitu nature theology, theology of nature, and . Syistematis Syntesis. Setiap model dialektika yang dipetakan 

oleh Ian G.Barbour memiliki tokoh yang berperan dalam upaya menerapakan model dialektika tersebut. 

 

 

DAFTAR PUSTAKA  
Abidin, A. K. (2022). FILSAFAT KETUHANAN: Argumen Logis Tentang Tuhan Perspektif Filosof-Filosof Barat. 

TAJDID: Jurnal Ilmu Ushuluddin, 21(2), 454–477. 

Anggoro, B. D., & Wijanarko, R. (2025). Banalitas Iman di Era Digital: Telaah Pemikiran Søren Kierkegaard: The 

Banality of Faith in the Digital Age: An Examination of Søren Kierkegaard’s Thought. Jurnal Filsafat Indonesia, 

8(1), 92–101. 

Arief, M. I. (2022). Kebenaran Absolut Versus Kebenaran Ilmiah: Perjumpaan Titik Temu Agama dan Sains dalam 

Perspektif Ian Barbour. Religion: Jurnal Agama, Sosial, Dan Budaya, 1(2), 1–15. 

Bagir, H., & Abdalla, U. A. (2020). Sains Religius, Agama Saintifik. Mizan Publishing. 

Bahri, M. S. (2022). Relasi Agama Dan Sains Dalam Tafsir Ilmi Kementerian Agama RI. Institut PTIQ Jakarta. 

Daulay, Aidil Ridwan, and Salminawati. “Integrasi Ilmu Agama Dan Sains Terhadap Pendidikan.” Journal Of Social 

Research 1, no. 3 (2022): 717–24. 

https://ijsr.internationaljournallabs.com/index.php/ijsr/article/view/75%0Ahttps://ijsr.interna 

tionaljournallabs.com/index.php/ijsr/article/download/75/177. 

Fatimah, Sahilah Masarur. 2020. “Hubungan Filsafat Dan Agama Dalam Persepektif Ibnu Rusyd.” SALAM: Jurnal Sosial 

Dan Budaya Syar-I 7(1):65–74. doi: 10.15408/sjsbs.v7i1.13787. 

Gholipour, J. (2024). A review of scientific theology from the point of view of Arthur Peacocke. Qabasat, 29(112), 129–

150. 

Iis Arifudin. “Integrasi Sains Dan Agama Serta Implikasinya Terhadap Pendidikan Islam.” Edukasia Islamika 1, no. 1 

(2016): 161–79. https://media.neliti.com/media/publications/69140-ID-integrasi-sains-dan-agama-

sertaimplikas.pdf. 

Jedri.(2019). Hubungan Sains Dan Agama Perspektif Pemikiran Ian G.Barbour. Jurnal Tajdid, 18(1), 68 

Imam Khoiri. 2002. Rob Fisher, “Pendekatan Filosofis”, Dalam Peter Connolly (Ed.), Aneka Pendekatan Studi Agama, 

Terj. Imam Khoiri. Yogyakarta: LKiS. 

Khoirunnisa, H. N., Del’ara, R. S., Sahlah, A., Nazibah, S., & Parhan, M. (2025). KONSEP WAJIB AL-WUJUD 

DALAM METAFISIKA IBNU SINA: INTEGRASI PEMIKIRAN FILSAFAT ISLAM DAN BARAT. Jurnal Ilmu 

Pendidikan Islam, 23(1), 464–475. 

Khotimah, H., Handhayani, A. S., Putri, N. N., Suhaila, A., Arief, A., & Nurdiansyah, N. M. (2025). INTEGRASI ILMU 

PENGETAHUAN ALAM DALAM PERSPEKTIF ISLAM DANBARAT: SEBUAH KAJIAN LITERATUR. 

Inspirasi Edukatif: Jurnal Pembelajaran Aktif, 6(2). 

Lutfiyah.(2019). Penguraian Hubungan Agama Dan Sains Melalui Pemahaman Saintific Ian G.Barbour. Jurnal Muaddin 

: Studi Kependidikan Dan Keislaman, 9(1), 82 





Puji Roudlotul Adni, dkk 

Dialektika Ilmu Dan Agama: Model, Contoh Dan Tokoh 
 

94 I Dahzain Nur Volume, 15 No. 2 (2025)  
 

Meliani, F., Natsir, N. F., & Haryanti, E. (2021). Sumbangan Pemikiran Ian G. Barbour Mengenai R13(elasi Sains Dan 

Agama Terhadap Islamisasi Sains. JIIP-Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan, 4(7), 673–688. 

Muhaini. (2020). Meretas Konflik Sains Dan Agama (Dalam Perspektif Amin Abdullah dan Ian G. Barbour). Jurnal At-

Tafkir,13(1), 107   

Muslih, et al. (2022). Integrasi Ilmu dan Agama menurut Syed Muhammad Naquib al-Attas dan Ian G Barbour. Jurnal 

Penelitian Medan Agama, 13(1),28 

Nasr, Seyyed Hossein. 2013. The Qur’ān and Hadīth as Source and Inspiration of Islamic Philosophy. History of Islamic 

philosophy. Routledge. 

Nasr, S. H. (2021). Antara Tuhan, Manusia, dan Alam. IRCiSoD. 

Peters, F. E. 1996. “‘The Greek and Syriac Background’, Dalam Nasr Dan Leaman (Eds.),.” History of Islamic Philosophy 

40–46. 

Riawan, R., & Lawalata, M. (2024). Filsafat Dan Iman: Memahami Kebenaran Mutlak Dalam Teologi Kristen. Jurnal 

Silih Asah, 1(2), 23–35. 

Susanto, V. (2025). Studi Komparatif Pola Penciptaan Manusia Dalam Kejadian 1: 26-28 Dengan Teori Evolusi Darwin. 

Hymnos: Jurnal Teologi Dan Keagamaan Kristen, 1(2), 106–116. 

Yokit, A. N. (2021). Konsep Tuhan dan Agama Menurut Alfred North Whitehead. Media: Jurnal Filsafat Dan Teologi, 

2(2), 173–184. 

Yegane Shayegan. 2014. “‘The Transmission of Greek Philosophy to the Islamic World’, Dalam Nasr Dan Leaman (Eds.” 

History of Islamic Philosophy 93. 

Yazwardi, 2008. Metodologi Studi Islam. Palembang. IAIN Raden Fatah Press. 

Yusuf, M., Nurshaila, N., & Anggraini, R. D. (2025). EVOLUSI DAN TEOLOGI: MENYELARASKAN TEORI 

DARWIN DENGAN PEMIKIRAN AGAMA. HUMANITIS: Jurnal Homaniora, Sosial Dan Bisnis, 3(4), 911–927. 

Zahra, N. N., Azizah, R. N., & Dzulfikri, M. (2024). Metafisika Dan Metode Ilmiah Menjelajahi Agama Dan Sains. Jurnal 

Kajian Islam Dan Sosial Keagamaan, 2(1), 84–89. 

 


