
pISSN : 2338-6320 , eISSN Online: 2809-333X 

                  Vol 15 No.2 Tahun 2025 

            http://ejournal.staiyapistakalar.ac.id/index.php/DahzainNur 
 

Dahzain Nur Volume, 15 No. 2 (2025) I 111 

 

  Metode Kritik Sanad (Naqd Al-Sanad) 
 

Syaikhah Fakrunnisa Abubakar 1*, Abubakar 2 

 1 Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, Gowa, Indonesia 
2 (STAI) YAPIS Takalar,Takalar, Indonesia 

 

         *abubakarlabbang@gmail.com  

 

  DOI: https://doi.org/10.69834/dn.v15i2.377 

Informasi Artikel  ABSTRAK.  

Riwayat Artikel: 

Diterima: 25 Desember 2025 

Revisi Akhir: 29 Desember 

2025 

Disetujui: 29 Desember 2025 

Terbit: 29 Desember 2025 

 

 

Sanad merupakan salah satu unsur terpenting dalam hadis, sebagaimana 

telah dikenal bahwa hadis tersusun atas tiga unsur utama, yaitu sanad, 

matan, dan rawi. Sebagai sumber hukum Islam yang menempati posisi 

tertinggi kedua setelah al-Qur’an, hadis menuntut tingkat kredibilitas 

yang tinggi agar dapat dijadikan landasan hukum dan pedoman umat 

Islam. Oleh karena itu, keberadaan sanad menjadi sangat krusial karena 

ia berfungsi sebagai jalur transmisi yang menghubungkan suatu hadis 

dengan Rasulullah saw. Unsur sanad ini sering kali menjadi objek kritik 

dan kajian mendalam oleh para ulama, sebab kualitas sanad sangat 

menentukan diterima atau ditolaknya suatu hadis. Pada masa awal 

Islam, periwayatan hadis umumnya dibangun atas dasar saling percaya 

antara murid dan guru. Namun, seiring meluasnya wilayah Islam dan 

munculnya berbagai kepentingan, para ulama merasa perlu menetapkan 

metode dan kaidah khusus dalam mengkritisi hadis. Kritik sanad hadis 

dilakukan dengan berpedoman pada beberapa kriteria utama, yaitu 

kesinambungan sanad (ittishal al-sanad), para perawi harus tergolong 

tsiqah yang mencakup sifat ‘adil dan dhabith, tidak terdapat kejanggalan 

(syaz), serta tidak mengandung cacat tersembunyi (‘illat). Apabila 

seluruh perawi dalam suatu hadis memenuhi kriteria tersebut, maka 

sanad hadis tersebut dinilai shahih. Selanjutnya, hadis tersebut masih 

harus melalui kritik terhadap matan untuk menentukan kualitas akhir 

dan kelayakannya sebagai hujah dalam Islam. 

 

Kata Kunci: Tsiqah, Syaz, ‘Illat  ABSTRACT.  

Sanad is one of the most important elements of hadith, as it is well known 

that a hadith consists of three main components: sanad, matan, and 

rawi. As the second highest source of Islamic law after the Qur’an, 

hadith requires a high level of credibility in order to serve as a legal 

foundation and guidance for Muslims. Therefore, the existence of the 

sanad is crucial because it functions as the chain of transmission that 

connects a hadith to the Prophet Muhammad (peace be upon him). This 

element of sanad has often been the subject of criticism and in-depth 

study by scholars, since the quality of the sanad largely determines 

whether a hadith is accepted or rejected. 

In the early period of Islam, the transmission of hadith was generally 

based on mutual trust between students and their teachers. However, as 

Islam spread and various interests emerged, scholars found it necessary 

to establish specific methods and principles for critically examining 

hadith. The criticism of the sanad is guided by several key criteria: 

continuity of the chain (ittishal al-sanad), narrators must be classified 

as tsiqah, encompassing the qualities of ‘adl (integrity) and dhabit 

(accuracy), the absence of irregularities (shadh), and the absence of 

hidden defects (‘illah). 

If all narrators in a hadith fulfill these criteria, the sanad is considered 

sahih. Subsequently, the hadith must still undergo matan criticism to 

determine its final quality and its eligibility to serve as a hujjah in Islam. 

 

https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/1373987940
https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20210628091412659
https://doi.org/10.69834/dn.v15i2.377


Syaikhah Fakhrunnisa, dkk 
Metode Kritik Sanad (Naqd Al-Sanad) 

112 I Dahzain Nur Volume, 15 No. 2 (2025)  
 

 

PENDAHULUAN  

Para ulama bersepakat bahwa selain al-Qur’an, hadis merupakan sumber ajaran Islam yang sangat 

fundamental. Kesepakatan ini tidak muncul tanpa dasar, melainkan dibangun atas dukungan yang kuat baik 

dari al-Qur’an maupun dari hadis itu sendiri. Al-Qur’an banyak memerintahkan kaum Muslimin untuk menaati 

Rasulullah saw., mengikuti sunnahnya, serta menjadikan beliau sebagai teladan utama dalam kehidupan 

beragama. Di sisi lain, hadis-hadis Nabi secara eksplisit menjelaskan peran beliau sebagai penyampai wahyu, 

penjelas al-Qur’an, dan pembimbing umat dalam berbagai aspek kehidupan. Dengan demikian, kedudukan 

hadis sebagai sumber ajaran Islam berada tepat setelah al-Qur’an dan tidak dapat dipisahkan darinya (Shihab, 

sebagaimana dikutip dalam Ilyas & Mas’udi, 1996). 

Hadis adalah segala sesuatu yang dinisbahkan kepada Nabi Muhammad saw., baik berupa perkataan 

(qaul), perbuatan (fi‘l), maupun persetujuan atau ketetapan beliau terhadap suatu perbuatan yang dilakukan 

oleh para sahabat (taqrir). Sebagai sumber hukum dan pedoman ajaran Islam, hadis tidak serta-merta dapat 

digunakan tanpa penelitian. Hal ini karena hadis sampai kepada generasi berikutnya melalui proses 

periwayatan yang melibatkan banyak individu dalam rentang waktu yang panjang. Oleh sebab itu, para ulama 

menetapkan kriteria dan metode tertentu untuk memastikan bahwa sebuah hadis benar-benar sahih dan dapat 

dipertanggungjawabkan keasliannya sebagai sabda atau ketetapan Nabi (Ismail, 1988). 

Pada kajian ilmu hadis, terdapat tiga unsur utama yang membentuk sebuah hadis, yaitu sanad, matan, 

dan rawi. Sanad adalah rangkaian para perawi yang menyampaikan hadis dari Nabi hingga sampai kepada 

pencatatnya. Matan adalah isi atau teks hadis itu sendiri, sedangkan rawi adalah individu-individu yang terlibat 

dalam periwayatan hadis tersebut. Dari ketiga unsur ini, sanad mendapat perhatian yang sangat besar dalam 

kajian kritik hadis, karena sanad menjadi jalur utama yang menghubungkan matan hadis dengan sumber 

aslinya, yakni Rasulullah saw. (Ali, 2016). 

Sanad merupakan aspek yang senantiasa dikritisi oleh para ulama hadis. Sebuah hadis hanya dapat 

diterima apabila sanadnya bersambung (ittishāl al-sanad) dan diriwayatkan oleh para perawi yang memiliki 

sifat tsiqah. Tsiqah mencakup dua unsur utama, yaitu ‘adil dan ḍābiṭ. ‘Adil berarti perawi memiliki integritas 

moral, beragama dengan baik, menjauhi dosa besar, serta tidak terus-menerus melakukan dosa kecil. Adapun 

ḍābiṭ berarti perawi memiliki ketelitian dan daya hafal yang kuat, baik dalam hafalan maupun dalam 

pencatatan hadis. Selain itu, hubungan antarperawi dalam sanad juga harus jelas dan terbukti pernah bertemu 

atau memiliki kemungkinan kuat untuk menerima hadis satu sama lain (Ismail, 1988). 

Untuk memastikan terpenuhinya kriteria tersebut, para ulama melakukan penelitian mendalam 

terhadap sejarah hidup para perawi, yang dikenal dengan ilmu al-jarḥ wa al-ta‘dīl. Informasi mengenai latar 

belakang, karakter, kapasitas keilmuan, serta reputasi para perawi dianalisis secara kritis guna menilai validitas 

sanad. Proses pengujian inilah yang disebut dengan naqd al-sanad atau kritik sanad, sebuah metode ilmiah 

yang menunjukkan kehati-hatian ulama dalam menjaga kemurnian hadis Nabi (Ismail, 1988). 

Tulisan ini selanjutnya akan memaparkan secara lebih rinci hal-ihwal sanad sebagaimana yang lazim 

dalam periwayatan hadis, kriteria keṣaḥīḥ-an hadis, serta metode kritik sanad yang digunakan oleh para ulama 

hadis dalam memastikan keotentikan sumber ajaran Islam. 
 

 



  Syaikhah Fakhrunnisa, dkk 
  Metode Kritik Sanad (Naqd Al-Sanad) 

  Dahzain Nur Volume, 15 No. 2 (2025) I 113 
 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini merupakan penelitian pustaka (library research), yaitu penelitian yang dilakukan dengan 

menelaah dan menganalisis berbagai sumber tertulis yang relevan dengan objek kajian. Fokus penelitian ini 

adalah kritik sanad hadis (naqd al-sanad), sehingga data yang digunakan sepenuhnya bersumber dari literatur 

kepustakaan tanpa melibatkan penelitian lapangan. 

Sumber data dalam penelitian ini dibedakan menjadi dua, yaitu sumber primer dan sumber sekunder. 

Sumber primer berupa kitab-kitab hadis dan ilmu hadis yang membahas sanad, kriteria keshahihan hadis, serta 

metode kritik sanad, seperti Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, Ṣaḥīḥ Muslim, kitab-kitab ‘Ulūm al-Ḥadīth, dan karya-karya 

ulama dalam bidang al-jarḥ wa al-ta‘dīl. Adapun sumber sekunder meliputi buku, artikel jurnal, skripsi, tesis, 

dan karya ilmiah lainnya yang relevan dengan tema penelitian, baik yang bersifat klasik maupun kontemporer. 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi, yaitu dengan membaca, mencatat, 

dan mengklasifikasikan data yang berkaitan dengan konsep sanad, karakteristik perawi, serta metode kritik 

sanad menurut para ulama hadis. Data yang telah terkumpul kemudian diseleksi untuk memastikan 

kesesuaiannya dengan fokus dan tujuan penelitian. 

Metode analisis data yang digunakan adalah analisis deskriptif-analitis. Data yang diperoleh 

dideskripsikan secara sistematis untuk memberikan gambaran yang jelas mengenai konsep sanad dalam 

periwayatan hadis, kemudian dianalisis secara kritis dengan menggunakan pendekatan ilmu hadis. Analisis ini 

bertujuan untuk memahami secara mendalam kriteria keshahihan sanad serta langkah-langkah kritik sanad 

yang digunakan oleh para ulama dalam menilai keotentikan hadis. 

Pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini adalah pendekatan normatif-historis. Pendekatan 

normatif digunakan untuk mengkaji kaidah-kaidah dan standar yang ditetapkan ulama dalam kritik sanad, 

sedangkan pendekatan historis digunakan untuk menelusuri latar belakang dan perkembangan metode kritik 

sanad dalam tradisi keilmuan Islam. Melalui pendekatan ini diharapkan penelitian dapat memberikan 

pemahaman yang komprehensif dan objektif mengenai posisi kritik sanad dalam studi hadis. 

Hasil penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi akademik dalam pengembangan kajian 

ilmu hadis, khususnya yang berkaitan dengan metodologi kritik sanad sebagai upaya menjaga keaslian dan 

otoritas hadis sebagai sumber ajaran Islam.  

HASIL DAN PEMBAHASAN  
1. Hasil Penelitian 

a. Pengertian Sanad 

Secara etimologis, kata sanad sanad bersumber dari bahasa Arab, yakni سند – یسند – سنودا و سندا yang 

bermakna ركن واعتماد (sandaran dan pegangan). Selain itu, sanad juga memiliki makna sesuatu yang menonjol 

dari permukaan tanah (mā irtafa‘a min al-arḍ), serta bagian bawah atau puncak bukit (al-wādī aw al-jibāl 

qiblah fī) (al-Khatib, 1989). Makna-makna kebahasaan tersebut menunjukkan adanya unsur ketergantungan 

dan keterhubungan, yang kemudian relevan dengan pengertian sanad dalam terminologi ilmu hadis. 

Secara terminologis, sanad didefinisikan sebagai jalan atau rangkaian yang menyampaikan kepada 

matan hadis. Dengan kata lain, sanad merupakan rangkaian para perawi yang menukilkan isi hadis dari sumber 

pertamanya hingga sampai kepada periwayat terakhir (al-Khatib, 1989). Sanad berfungsi sebagai penghubung 

antara matan hadis dengan sumber asalnya, yaitu Nabi Muhammad saw., sehingga keabsahan hadis sangat 

bergantung pada keutuhan dan kualitas sanad tersebut. 

Dalam ilmu hadis, istilah sanad digunakan untuk menunjukkan rangkaian periwayatan yang 

melibatkan para perawi hadis dan ulama hadis. Setiap hadis yang diriwayatkan selalu disandarkan kepada 

sanad, yakni para perawi sebelumnya dari siapa hadis tersebut diterima, dan seterusnya hingga sampai kepada 

Nabi Muhammad saw. Oleh karena itu, sanad tidak dapat dipisahkan dari proses transmisi hadis dan menjadi 

elemen utama dalam penilaian validitas suatu Riwayat (Ali, 2019). 

Keberadaan sanad dalam tradisi keilmuan Islam merupakan suatu kekhususan yang tidak ditemukan 

pada umat-umat sebelumnya. Ibn Ḥazm (n.d.) menegaskan bahwa periwayatan hadis yang dilakukan oleh para 

perawi tsiqah dari perawi tsiqah lainnya hingga bersambung kepada Nabi saw. merupakan keistimewaan yang 

dianugerahkan Allah kepada umat Islam. Menurutnya, tradisi periwayatan dalam agama Yahudi dan Nasrani 

tidak memiliki sistem sanad yang ketat dan bersambung sebagaimana dalam Islam. Bahkan, periwayatan 

mereka sering kali terputus dan hanya sampai kepada tokoh-tokoh yang berjarak puluhan generasi dari nabi 

mereka, serta banyak melibatkan periwayat yang tidak dikenal atau tidak terpercaya (Ibn Hazm, sebagaimana 

dikutip dalam Nadhiran, 2016). 



Syaikhah Fakhrunnisa, dkk 
Metode Kritik Sanad (Naqd Al-Sanad) 

114 I Dahzain Nur Volume, 15 No. 2 (2025)  
 

Keistimewaan sanad ini menjadi salah satu penopang utama dalam menjaga keaslian hadis-hadis Nabi 

Muhammad saw. Tanpa adanya sanad, tidak terdapat landasan yang kuat untuk memastikan bahwa suatu hadis 

benar-benar bersumber dari Nabi. Oleh sebab itu, para ulama memberikan perhatian yang sangat besar 

terhadap sanad dalam kajian hadis. Muhammad ibn Sīrīn menyatakan bahwa pengetahuan hadis merupakan 

bagian dari agama, sehingga seseorang harus memperhatikan dari siapa ia menerima agamanya (Ibn Hazm, 

sebagaimana dikutip dalam Nadhiran, 2016). Pernyataan ini sejalan dengan pandangan ‘Abd Allāh ibn al-

Mubārak yang menegaskan bahwa sanad merupakan bagian dari agama; tanpa sanad, setiap orang dapat 

menyampaikan pendapatnya sesuka hati. Bahkan, Sufyān al-Thawrī (n.d.) menyebut sanad sebagai senjata 

umat Islam. 

Perhatian terhadap sanad terutama diarahkan pada para perawi yang membentuk rangkaian sanad itu 

sendiri. Penelitian terhadap sanad bertujuan untuk mengetahui apakah jalur periwayatan tersebut bersambung 

hingga Nabi atau mengalami keterputusan. Selain itu, melalui kajian sanad dapat diketahui tingkat keakuratan 

periwayatan dan derajat hadis yang diriwayatkan. Dalam hal ini, Imam al-Shāfi‘ī (n.d.) mengibaratkan orang 

yang mencari hadis tanpa memperhatikan sanad seperti orang yang mengumpulkan kayu bakar di malam hari, 

tanpa mengetahui apakah yang diambilnya adalah kayu atau ular. Perumpamaan ini menegaskan pentingnya 

sanad sebagai instrumen utama dalam menjaga keotentikan hadis (Ismail, 1992). 

b. Asal Usul Perkembembangan Sanad 

Belum terdapat keterangan yang rinci mengenai waktu dan tokoh yang pertama kali menggunakan 

istilah sanad pada masa para sahabat. Pada masa Nabi Muhammad saw., para sahabat memiliki komitmen 

keislaman yang kuat, saling mempercayai satu sama lain, serta secara langsung menyampaikan hadis yang 

mereka dengar atau saksikan dari Nabi. Dalam praktik periwayatan, para sahabat umumnya menyampaikan 

hadis dengan ungkapan sederhana, seperti “Nabi bersabda demikian” atau “Nabi melakukan hal ini dan itu”. 

Pola penyampaian seperti ini dapat dipahami sebagai embrio lahirnya sistem sanad dalam tradisi periwayatan 

hadis (Nashr, sebagaimana dikutip dalam Nadhiran, 2016). 

Seiring dengan semakin meluasnya wilayah kekuasaan Islam dan bertambahnya jumlah kaum 

Muslimin, perhatian terhadap sanad hadis mulai meningkat. Perkembangan ini menjadi lebih signifikan setelah 

wafatnya Khalifah ‘Utsmān bin ‘Affān, ketika muncul kebutuhan yang lebih besar untuk memastikan keaslian 

riwayat hadis. Meskipun para sahabat tetap menjadi rujukan utama bagi para penuntut ilmu, mereka 

menunjukkan sikap kehati-hatian yang tinggi dalam menyampaikan hadis. Para sahabat meriwayatkan hadis 

kepada sejumlah murid dari generasi tābi‘īn, yang selanjutnya meneruskan periwayatan tersebut kepada 

generasi tābi‘ al-tābi‘īn, dan seterusnya. Dengan demikian, dari masa ke masa, rantai periwayatan hadis 

semakin panjang dan jangkauan transmisinya semakin luas (Ilyas & Ahmad, 2013). 

Proses periwayatan tersebut, dijumpai pula hadis-hadis yang diriwayatkan hanya oleh satu orang 

perawi pada salah satu tingkatan sanad, baik di awal, di tengah, di akhir sanad, maupun pada keseluruhan jalur 

periwayatannya. Fenomena ini mendapatkan perhatian khusus dari para peneliti hadis, terutama di kalangan 

sarjana modern, untuk menilai sejauh mana tingkat keautentikan hadis-hadis semacam ini. Namun demikian, 

hadis-hadis yang mencapai derajat mutawātir juga tetap menjadi objek kajian kritis, khususnya dalam 

penelusuran sejarah transmisi dan keasliannya (Nadhiran, 2016). 

c. Mertode Kritik Sanad 

Tindakan para sahabat setelah wafatnya ‘Utsman bin ‘Affan menunjukkan sikap yang sangat hati-hati 

dalam meriwayatkan hadis. Sikap kehati-hatian ini kemudian dilanjutkan oleh generasi tābi‘īn dan tābi‘ al-

tābi‘īn, yang secara tegas menempatkan sanad sebagai unsur yang tidak dapat diabaikan dalam periwayatan 

hadis. Pada masa inilah penelitian terhadap sanad hadis mulai dilakukan secara sistematis. Al-Ramahurmuziy 

dalam karyanya al-Muḥaddits al-Fāṣil bayn al-Rāwī wa al-Wā‘ī menjelaskan bahwa praktik kritik sanad 

pertama kali dilakukan oleh al-Sya‘bi. ‘Ajjaj al-Khatib menjelaskan bahwa hadis pertama yang diteliti isnād-

nya adalah hadis yang diriwayatkan oleh Ibn ‘Abd al-Barr melalui al-Sya‘bi dari al-Rabi‘ al-Khutsaym (al-

Khatib, sebagaimana dikutip dalam Nadhiran, 2016). 

Dalam peristiwa tersebut, al-Sya‘bi menelusuri jalur periwayatan hadis secara bertahap dengan 

menanyakan kepada setiap perawi dari siapa hadis itu diterima, hingga akhirnya sampai kepada Abu Ayyub 

al-Anshari sebagai sahabat Nabi Muhammad saw. Upaya ini kemudian dinilai oleh Yahya ibn Sa‘id al-

Qaththan sebagai praktik pertama penelitian sanad dalam sejarah periwayatan hadis (Nadhiran, 2016). 

  



  Syaikhah Fakhrunnisa, dkk 
  Metode Kritik Sanad (Naqd Al-Sanad) 

  Dahzain Nur Volume, 15 No. 2 (2025) I 115 
 

 

1) Kriteria Keshahihan Sanad 

Seiring dengan meluasnya penyebaran hadis, muncul pula praktik pemalsuan hadis yang mendorong 

para ulama untuk merumuskan kaidah-kaidah penelitian hadis. Berdasarkan kaidah tersebut, setiap hadis 

diseleksi untuk menentukan kualitas keshahihannya. Salah satu kaidah terpenting yang dirumuskan adalah 

kriteria keshahihan sanad hadis, yaitu syarat-syarat yang harus dipenuhi agar suatu sanad dinilai sahih (Akib, 

2008). 

Rumusan kaidah keshahihan hadis yang banyak dijadikan rujukan berasal dari Abu ‘Amr ‘Utsman ibn 

‘Abd al-Rahman ibn al-Shalah al-Syahrazuri (w. 643 H). Ia mendefinisikan hadis sahih sebagai hadis yang 

sanad-nya bersambung, diriwayatkan oleh perawi yang ‘adil dan ḍābiṭ dari perawi yang memiliki sifat serupa 

hingga akhir sanad, serta terhindar dari unsur syāż dan ‘illat (Nadhiran, 2016). 

Berdasarkan definisi tersebut, para ulama menetapkan lima syarat keshahihan sanad, yaitu: (1) sanad 

bersambung (ittiṣāl al-sanad), (2) perawi bersifat ‘adil, (3) perawi bersifat ḍābiṭ, (4) terhindar dari syāż, dan 

(5) terhindar dari ‘illat. 

2) Ketersambungan Sanad 

Ketersambungan sanad (ittiṣāl al-sanad) berarti adanya hubungan periwayatan yang utuh dari perawi 

terakhir hingga perawi pertama yang langsung bersambung kepada Nabi Muhammad saw. Untuk memastikan 

ketersambungan tersebut, para ulama melakukan pencatatan nama-nama perawi, menelusuri biografi masing-

masing perawi, serta meneliti lafaz periwayatan yang digunakan dalam transmisi hadis. Apabila terbukti 

adanya mu‘āṣarah (hidup sezaman) dan liqā’ (pertemuan langsung) antara guru dan murid, maka sanad dinilai 

bersambung (Ilyas & Ahmad, 2018). 

3) Perawi yang ‘Adil 

Sifat ‘adil dalam ilmu hadis merujuk pada integritas moral perawi yang tercermin dalam ketaatan 

beragama, ketakwaan, kejujuran, serta pemeliharaan murū’ah. Menurut Syuhudi Ismail, meskipun terdapat 

perbedaan pandangan ulama mengenai rincian syarat ‘adil, namun secara umum mencakup empat unsur, yaitu 

beragama Islam, mukallaf, bertakwa, dan menjaga kehormatan diri (Ismail, sebagaimana dikutip dalam 

Nadhiran, 2016). 

4) Perawi yang Ḍābiṭ 

Ḍābiṭ menunjukkan kemampuan perawi dalam menjaga ketepatan hafalan dan pemahaman hadis. 

Hafalan yang kuat tidak hanya mencakup ketepatan lafaz, tetapi juga pemahaman makna, terutama dalam 

periwayatan hadis secara makna. Syuhudi Ismail mengklasifikasikan ḍābiṭ ke dalam tiga tingkatan, yaitu khafīf 

al-ḍābiṭ, ḍābiṭ, dan tamm al-ḍābiṭ, yang masing-masing menunjukkan tingkat kemampuan hafalan dan 

pemahaman perawi (Nadhiran, 2016). 

5) Terhindar dari Syāż 

Syāż terjadi apabila hadis yang diriwayatkan oleh seorang perawi tsiqah bertentangan dengan hadis 

yang diriwayatkan oleh banyak perawi tsiqah lainnya. Untuk mendeteksi syāż, digunakan metode 

perbandingan (muqāranah) dengan menghimpun seluruh jalur sanad yang membahas tema yang sama, 

kemudian melakukan analisis kualitas perawi dan periwayatannya. Apabila ditemukan perbedaan yang 

signifikan, maka riwayat yang menyelisihi mayoritas dinilai syāż, sedangkan riwayat mayoritas disebut maḥfūẓ 

(Nuha, 2013). 

6) Terhindar dari ‘Illat 

‘Illat merupakan cacat tersembunyi yang dapat menurunkan kualitas hadis dari sahih menjadi tidak 

sahih. Cacat ini sering kali tidak tampak secara kasat mata dan hanya dapat diketahui melalui ketelitian 

mendalam. Ulama hadis menjelaskan bahwa ‘illat lebih banyak ditemukan pada sanad, seperti kekeliruan 

status marfū‘ dan mauqūf, mursal yang tersamar, atau kesalahan identifikasi perawi (Aziz, 2017). 

7) Konsekuensi Kriteria Keshahihan Sanad 

Berdasarkan kriteria keshahihan sanad, hadis diklasifikasikan menjadi hadis sahih, hasan, dan ḍa‘īf. 

Hadis sahih dan hasan termasuk hadis maqbūl yang dapat dijadikan hujjah, sedangkan hadis ḍa‘īf tergolong 

mardūd karena tidak memenuhi syarat keshahihan (Rahman, 1986). 

8) Langkah Penelusuran Sanad Hadis 

Penelitian sanad hadis dilakukan melalui beberapa langkah, yaitu menghimpun seluruh jalur sanad 

(i‘tibār), menelusuri biografi dan kualitas perawi melalui kitab rijāl al-ḥadīth dan al-jarḥ wa al-ta‘dīl, 

mengkaji simbol periwayatan untuk mengetahui metode transmisi, serta menyusun kesimpulan mengenai 



Syaikhah Fakhrunnisa, dkk 
Metode Kritik Sanad (Naqd Al-Sanad) 

116 I Dahzain Nur Volume, 15 No. 2 (2025)  
 

kualitas sanad. Kesimpulan ini bersifat terbuka untuk dikritisi kembali oleh peneliti lain sebagai bagian dari 

tradisi ilmiah ilmu hadis (Halim, 2014). 

 

2. Pembahasan Penelitian 

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji kedudukan sanad dalam periwayatan hadis, kriteria 

keshahihan sanad, serta langkah-langkah yang digunakan ulama dalam melakukan kritik sanad hadis. 

Berdasarkan kajian pustaka yang telah dilakukan, pembahasan ini disusun untuk menjawab rumusan masalah 

penelitian, menjelaskan bagaimana temuan diperoleh, menafsirkan temuan, mengaitkannya dengan struktur 

keilmuan hadis yang telah mapan, serta menunjukkan kemungkinan penguatan atau modifikasi teori yang ada. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa sanad memiliki posisi sentral dalam periwayatan hadis sejak 

masa awal Islam. Temuan ini sejalan dengan hasil penelitian sebelumnya yang menyatakan bahwa kehati-

hatian dalam meriwayatkan hadis mulai tampak secara signifikan pasca wafatnya ‘Utsman bin ‘Affan. Para 

sahabat, tābi‘īn, dan tābi‘ al-tābi‘īn secara bertahap menempatkan sanad sebagai elemen yang tidak dapat 

dipisahkan dari hadis (Nadhiran, 2016). 

Jika dibandingkan dengan tradisi periwayatan pada agama lain, sebagaimana dikemukakan oleh Ibn 

Hazm, sistem sanad dalam Islam menunjukkan keunikan yang tidak ditemukan dalam tradisi keagamaan 

sebelumnya. Temuan ini mempertegas bahwa sanad bukan sekadar aspek teknis periwayatan, tetapi 

merupakan mekanisme epistemologis untuk menjaga otentisitas ajaran Islam. Dengan demikian, hasil 

penelitian ini memperkuat argumen bahwa sistem sanad merupakan ciri khas keilmuan Islam yang berfungsi 

sebagai alat verifikasi historis dan normatif. 

Penelitian ini menemukan bahwa kriteria keshahihan sanad yang dirumuskan oleh Ibn al-Shalah, yaitu 

ittiṣāl al-sanad, keadilan dan ḍabṭ perawi, serta terhindar dari syāż dan ‘illat, secara konsisten dijadikan standar 

oleh para ulama hadis lintas generasi. Temuan ini selaras dengan kajian Syuhudi Ismail yang menegaskan 

bahwa kaidah tersebut merupakan fondasi metodologis kritik hadis. 

Namun demikian, penelitian ini juga menunjukkan adanya perbedaan penekanan di kalangan ulama 

dalam penerapan kriteria tersebut, khususnya dalam menilai tingkat ḍabṭ perawi dan penentuan ‘illat. 

Perbedaan ini tidak menunjukkan inkonsistensi metodologis, melainkan memperlihatkan fleksibilitas ilmiah 

dalam kerangka kaidah yang sama. Hal ini menegaskan bahwa kritik sanad bukan proses mekanis, tetapi 

analisis ilmiah yang membutuhkan kecermatan, pengalaman, dan intuisi keilmuan. 

Temuan penelitian menunjukkan bahwa langkah-langkah kritik sanad yang meliputi i‘tibār, penelitian 

biografi perawi, analisis simbol periwayatan, serta penarikan kesimpulan kualitas hadis, membentuk satu 

kesatuan metode ilmiah yang sistematis. Metode ini menunjukkan kemiripan dengan prinsip verifikasi sumber 

dalam penelitian sejarah modern, seperti kritik internal dan eksternal terhadap sumber data. 

Dibandingkan dengan penelitian sebelumnya, temuan ini memperjelas bahwa ulama hadis telah 

mengembangkan metode ilmiah yang matang jauh sebelum berkembangnya metodologi sejarah modern. 

Keunikan metode kritik sanad terletak pada kombinasi antara analisis tekstual, biografis, dan kronologis, yang 

dilakukan secara simultan. Dengan demikian, kritik sanad dapat dipandang sebagai bentuk awal dari 

metodologi ilmiah dalam tradisi keilmuan Islam. 

Hasil penelitian ini mengonfirmasi teori klasik ilmu hadis yang menempatkan sanad sebagai penentu 

utama kualitas hadis. Namun, penelitian ini juga menunjukkan bahwa sanad tidak berdiri sendiri, melainkan 

harus dikaji secara integratif dengan matan. Temuan ini sejalan dengan pandangan ulama kontemporer yang 

menekankan pentingnya keseimbangan antara kritik sanad dan kritik matan. 

Pada konteks ini, penelitian ini memperkuat teori yang menyatakan bahwa keshahihan hadis 

merupakan hasil dari interaksi antara validitas sanad dan koherensi matan. Dengan demikian, kritik sanad 

berfungsi sebagai filter awal yang harus dilanjutkan dengan analisis substansi hadis. 

Berdasarkan temuan penelitian, dapat disimpulkan secara eksplisit bahwa kritik sanad merupakan 

metode ilmiah yang berfungsi menjaga keaslian hadis dan otoritasnya sebagai sumber ajaran Islam. Temuan 

ini mengonfirmasi teori klasik tentang keshahihan sanad, sekaligus membuka ruang modifikasi dalam konteks 

kajian hadis kontemporer. 

Penelitian ini menunjukkan bahwa kaidah kritik sanad bersifat dinamis dan adaptif, sehingga 

memungkinkan penguatan teori lama melalui pendekatan interdisipliner, seperti sejarah dan ilmu sosial. 

Dengan demikian, kritik sanad tidak hanya relevan dalam studi hadis klasik, tetapi juga dapat dikembangkan 

sebagai model verifikasi ilmiah dalam kajian keislaman modern.



  

  Syaikhah Fakhrunnisa, dkk 
  Metode Kritik Sanad (Naqd Al-Sanad) 

 

Dahzain Nur Volume, 15 No. 2 (2025) I 117 

 

KESIMPULAN  
Berdasarkan hasil penelitian ini dapat disimpulkan bahwa sanad menempati posisi fundamental dalam 

periwayatan hadis dan berfungsi sebagai instrumen utama untuk menjaga keotentikan hadis Nabi Muhammad 

saw. Penelitian ini menunjukkan bahwa kehati-hatian para sahabat, tābi‘īn, dan generasi setelahnya dalam 

menempatkan sanad sebagai syarat utama periwayatan melahirkan tradisi kritik sanad yang sistematis dan 

ilmiah. Kriteria keshahihan sanad yang dirumuskan oleh para ulama, meliputi ketersambungan sanad, keadilan 

dan ḍabṭ perawi, serta keterhindaran dari unsur syāż dan ‘illat, terbukti konsisten digunakan lintas generasi, 

meskipun dengan variasi penekanan dalam penerapannya. Temuan ini menguatkan pandangan bahwa kritik 

sanad bukan sekadar mekanisme teknis, melainkan metode epistemologis yang mencerminkan integrasi antara 

ketelitian historis, analisis biografis, dan kehati-hatian normatif dalam tradisi keilmuan Islam. Penelitian ini 

sekaligus menunjukkan bahwa metode kritik sanad memiliki relevansi berkelanjutan dan berpotensi 

dikembangkan melalui pendekatan interdisipliner pada kajian hadis kontemporer; oleh karena itu, penelitian 

selanjutnya disarankan untuk mengintegrasikan kritik sanad dengan kritik matan serta pendekatan ilmu sosial 

dan sejarah guna memperkaya analisis keshahihan hadis secara lebih komprehensif. 

 

DAFTAR PUSTAKA  
 

Ali, M. (2016). Sejarah kedudukan sanad dalam hadis Nabi. 7(1), Juni. 

Ali, M. (2019). Kajian sanad. 6(2), Januari. 

al-Khatib, M. ‘A. (1989). Ushul al-ḥadīs: ‘Ulūmuhu wa muṣṭalaḥuhu. Beirut: Dar al-Fikr. 

Arifin, Z. (2018). Kritik sanad hadis (Studi Sunan Ibnu Majah, Kitab az-Zuhud). 14(2). 

Aziz, E. (2017). Fitrah perspektif hadith: Studi kritik sanad, matan, dan pemahamannya. 14(1), Januari–Juni. 

Hakim, L. (2021). Relevansi kritik sanad dalam studi hadis kontemporer. Jurnal Studi Hadis, 8(2). 

Halim, H. M. A. (2014). Langkah umum kegiatan taḥqīq hadis. 11(30). 

Huda, M. N. (2022). Pendekatan historis dalam kritik sanad hadis. Al-Bayan: Jurnal Ilmu al-Qur’an dan Hadis, 6(1). 

Ilyas, A., & Ahmad, L. O. I. (2013). Pengantar ilmu hadis (Cet. II). Surakarta: Lembah Harapan Press. 

Ilyas, Y., & Mas’udi, M. (1996). Hubungan hadis dan al-Qur’an: Tinjauan segi fungsi dan makna. Dalam Perkembangan 

pemikiran terhadap hadis. Yogyakarta: LPPI Universitas Muhammadiyah. 

Imtyas, R. (2018). Metode kritik sanad dan matan. 4(1), Juni. 

Ismail, M. S. (1988). Kaedah keshahihan sanad hadis: Telaah kritis dan tinjauan dengan pendekatan ilmu sejarah. 

Jakarta: Bulan Bintang. 

Ismail, M. S. (1992). Metodologi penelitian hadis Nabi. Jakarta: Bulan Bintang. 

Kurniawan, A. (2023). Kritik sanad hadis dan validitas historis periwayatan. Journal of Islamic Studies, 10(2). 

Mustofa, A. (2024). Integrasi kritik sanad dan matan dalam kajian hadis modern. Jurnal Ushuluddin, 12(1). 

Nadhiran, H. (2016). Kritik sanad hadis: Tela’ah metodologis. 15(1), April. 

Nasrullah. (2007). Metodologi kritik hadis (Studi takhrīj al-ḥadīs dan kritik sanad). 4(4), Desember. 

Nuha, U. (2013). Kritik sanad: Sebuah analisis keshahihan hadits. 5(1), Juni. 

Rahman, F. (t.t.). Ikhtisar muṣṭalaḥu al-ḥadīs. Bandung: PT Alma’arif. 

Rohman, A. (2021). Metodologi naqd al-sanad dan implikasinya terhadap hukum Islam. Al-Qalam, 38(2). 

Sahputra, H. (2022). Pemikiran kritik sanad hadis. 5(1), Januari–Juni. 

Zubaidah. (2015). Metode kritik sanad dan matan hadis. 4(1), Juni. 

 

 

 

 


