SDatzain SSur

pISSN : 2338-6320 , eISSN Online: 2809-333X
Vol 15 No.2 Tahun 2025
http://ejournal.staiyapistakalar.ac.id/index.php/DahzainNur

Metode Kritik Sanad (Nagd Al-Sanad)

Syaikhah

Fakrunnisa Abubakar **, Abubakar 2

1 Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, Gowa, Indonesia

2 (STAI)

YAPIS Takalar, Takalar, Indonesia

*abubakarlabbang@gmail.com

DOI: https://doi.org/10.69834/dn.v15i2.377

Informasi Artikel

ABSTRAK.

Riwayat Artikel:

Diterima: 25 Desember 2025
Revisi Akhir: 29 Desember
2025

Disetujui: 29 Desember 2025
Terbit: 29 Desember 2025

Sanad merupakan salah satu unsur terpenting dalam hadis, sebagaimana
telah dikenal bahwa hadis tersusun atas tiga unsur utama, yaitu sanad,
matan, dan rawi. Sebagai sumber hukum Islam yang menempati posisi
tertinggi kedua setelah al-Qur’an, hadis menuntut tingkat kredibilitas
yang tinggi agar dapat dijadikan landasan hukum dan pedoman umat
Islam. Oleh karena itu, keberadaan sanad menjadi sangat krusial karena
ia berfungsi sebagai jalur transmisi yang menghubungkan suatu hadis
dengan Rasulullah saw. Unsur sanad ini sering kali menjadi objek kritik
dan kajian mendalam oleh para ulama, sebab kualitas sanad sangat
menentukan diterima atau ditolaknya suatu hadis. Pada masa awal
Islam, periwayatan hadis umumnya dibangun atas dasar saling percaya
antara murid dan guru. Namun, seiring meluasnya wilayah Islam dan
munculnya berbagai kepentingan, para ulama merasa perlu menetapkan
metode dan kaidah khusus dalam mengkritisi hadis. Kritik sanad hadis
dilakukan dengan berpedoman pada beberapa kriteria utama, yaitu
kesinambungan sanad (ittishal al-sanad), para perawi harus tergolong
tsigah yang mencakup sifat ‘adil dan dhabith, tidak terdapat kejanggalan
(syaz), serta tidak mengandung cacat tersembunyi (‘illaf). Apabila
seluruh perawi dalam suatu hadis memenuhi kriteria tersebut, maka
sanad hadis tersebut dinilai shahih. Selanjutnya, hadis tersebut masih
harus melalui kritik terhadap matan untuk menentukan kualitas akhir
dan kelayakannya sebagai hujah dalam Islam.

Kata Kunci: Tsiqah, Syaz, ‘lllat

ABSTRACT.

Sanad is one of the most important elements of hadith, as it is well known
that a hadith consists of three main components: sanad, matan, and
rawi. As the second highest source of Islamic law after the Qur’an,
hadith requires a high level of credibility in order to serve as a legal
foundation and guidance for Muslims. Therefore, the existence of the
sanad is crucial because it functions as the chain of transmission that
connects a hadith to the Prophet Muhammad (peace be upon him). This
element of sanad has often been the subject of criticism and in-depth
study by scholars, since the quality of the sanad largely determines
whether a hadith is accepted or rejected.

In the early period of Islam, the transmission of hadith was generally
based on mutual trust between students and their teachers. However, as
Islam spread and various interests emerged, scholars found it necessary
to establish specific methods and principles for critically examining
hadith. The criticism of the sanad is guided by several key criteria:
continuity of the chain (ittishal al-sanad), narrators must be classified
as tsigah, encompassing the qualities of ‘adl (integrity) and dhabit
(accuracy), the absence of irregularities (shadh), and the absence of
hidden defects (‘illah).

If all narrators in a hadith fulfill these criteria, the sanad is considered
sahih. Subsequently, the hadith must still undergo matan criticism to
determine its final quality and its eligibility to serve as a hujjah in Islam.

Dahzain Nur Volume, 15 No. 2 (2025) 1111


https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/1373987940
https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20210628091412659
https://doi.org/10.69834/dn.v15i2.377

Syaikhah Fakhrunnisa, dkk
Metode Kritik Sanad (Naqgd Al-Sanad)

PENDAHULUAN

Para ulama bersepakat bahwa selain al-Qur’an, hadis merupakan sumber ajaran Islam yang sangat
fundamental. Kesepakatan ini tidak muncul tanpa dasar, melainkan dibangun atas dukungan yang kuat baik
dari al-Qur’an maupun dari hadis itu sendiri. Al-Qur’an banyak memerintahkan kaum Muslimin untuk menaati
Rasulullah saw., mengikuti sunnahnya, serta menjadikan beliau sebagai teladan utama dalam kehidupan
beragama. Di sisi lain, hadis-hadis Nabi secara eksplisit menjelaskan peran beliau sebagai penyampai wahyu,
penjelas al-Qur’an, dan pembimbing umat dalam berbagai aspek kehidupan. Dengan demikian, kedudukan
hadis sebagai sumber ajaran Islam berada tepat setelah al-Qur’an dan tidak dapat dipisahkan darinya (Shihab,
sebagaimana dikutip dalam Ilyas & Mas’udi, 1996).

Hadis adalah segala sesuatu yang dinisbahkan kepada Nabi Muhammad saw., baik berupa perkataan
(gaul), perbuatan (fi 7), maupun persetujuan atau ketetapan beliau terhadap suatu perbuatan yang dilakukan
oleh para sahabat (taqrir). Sebagai sumber hukum dan pedoman ajaran Islam, hadis tidak serta-merta dapat
digunakan tanpa penelitian. Hal ini karena hadis sampai kepada generasi berikutnya melalui proses
periwayatan yang melibatkan banyak individu dalam rentang waktu yang panjang. Oleh sebab itu, para ulama
menetapkan Kkriteria dan metode tertentu untuk memastikan bahwa sebuah hadis benar-benar sahih dan dapat
dipertanggungjawabkan keasliannya sebagai sabda atau ketetapan Nabi (Ismail, 1988).

Pada kajian ilmu hadis, terdapat tiga unsur utama yang membentuk sebuah hadis, yaitu sanad, matan,
dan rawi. Sanad adalah rangkaian para perawi yang menyampaikan hadis dari Nabi hingga sampai kepada
pencatatnya. Matan adalah isi atau teks hadis itu sendiri, sedangkan rawi adalah individu-individu yang terlibat
dalam periwayatan hadis tersebut. Dari ketiga unsur ini, sanad mendapat perhatian yang sangat besar dalam
kajian kritik hadis, karena sanad menjadi jalur utama yang menghubungkan matan hadis dengan sumber
aslinya, yakni Rasulullah saw. (Ali, 2016).

Sanad merupakan aspek yang senantiasa dikritisi oleh para ulama hadis. Sebuah hadis hanya dapat
diterima apabila sanadnya bersambung (itfishal al-sanad) dan diriwayatkan oleh para perawi yang memiliki
sifat tsigah. Tsigah mencakup dua unsur utama, yaitu ‘adil dan dabit. ‘Adil berarti perawi memiliki integritas
moral, beragama dengan baik, menjauhi dosa besar, serta tidak terus-menerus melakukan dosa kecil. Adapun
dabit berarti perawi memiliki ketelitian dan daya hafal yang kuat, baik dalam hafalan maupun dalam
pencatatan hadis. Selain itu, hubungan antarperawi dalam sanad juga harus jelas dan terbukti pernah bertemu
atau memiliki kemungkinan kuat untuk menerima hadis satu sama lain (Ismail, 1988).

Untuk memastikan terpenuhinya kriteria tersebut, para ulama melakukan penelitian mendalam
terhadap sejarah hidup para perawi, yang dikenal dengan ilmu al-jark wa al-ta ‘dil. Informasi mengenai latar
belakang, karakter, kapasitas keilmuan, serta reputasi para perawi dianalisis secara kritis guna menilai validitas
sanad. Proses pengujian inilah yang disebut dengan naqd al-sanad atau kritik sanad, sebuah metode ilmiah
yang menunjukkan kehati-hatian ulama dalam menjaga kemurnian hadis Nabi (Ismail, 1988).

Tulisan ini selanjutnya akan memaparkan secara lebih rinci hal-ihwal sanad sebagaimana yang lazim
dalam periwayatan hadis, kriteria kesahih-an hadis, serta metode kritik sanad yang digunakan oleh para ulama
hadis dalam memastikan keotentikan sumber ajaran Islam.

112 1 Dahzain Nur Volume, 15 No. 2 (2025)



Syaikhah Fakhrunnisa, dkk
Metode Kritik Sanad (Nagd Al-Sanad)

METODE PENELITIAN

Penelitian ini merupakan penelitian pustaka (library research), yaitu penelitian yang dilakukan dengan
menelaah dan menganalisis berbagai sumber tertulis yang relevan dengan objek kajian. Fokus penelitian ini
adalah kritik sanad hadis (nagd al-sanad), sehingga data yang digunakan sepenuhnya bersumber dari literatur
kepustakaan tanpa melibatkan penelitian lapangan.

Sumber data dalam penelitian ini dibedakan menjadi dua, yaitu sumber primer dan sumber sekunder.
Sumber primer berupa kitab-kitab hadis dan ilmu hadis yang membahas sanad, kriteria keshahihan hadis, serta
metode kritik sanad, seperti Sahih al-Bukhart, Sahih Muslim, kitab-kitab ‘Uliim al-Hadith, dan karya-karya
ulama dalam bidang al-jar’ wa al-za ‘dil. Adapun sumber sekunder meliputi buku, artikel jurnal, skripsi, tesis,
dan karya ilmiah lainnya yang relevan dengan tema penelitian, baik yang bersifat klasik maupun kontemporer.

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi, yaitu dengan membaca, mencatat,
dan mengklasifikasikan data yang berkaitan dengan konsep sanad, karakteristik perawi, serta metode kritik
sanad menurut para ulama hadis. Data yang telah terkumpul kemudian diseleksi untuk memastikan
kesesuaiannya dengan fokus dan tujuan penelitian.

Metode analisis data yang digunakan adalah analisis deskriptif-analitis. Data yang diperoleh
dideskripsikan secara sistematis untuk memberikan gambaran yang jelas mengenai konsep sanad dalam
periwayatan hadis, kemudian dianalisis secara kritis dengan menggunakan pendekatan ilmu hadis. Analisis ini
bertujuan untuk memahami secara mendalam kriteria keshahihan sanad serta langkah-langkah kritik sanad
yang digunakan oleh para ulama dalam menilai keotentikan hadis.

Pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini adalah pendekatan normatif-historis. Pendekatan
normatif digunakan untuk mengkaji kaidah-kaidah dan standar yang ditetapkan ulama dalam kritik sanad,
sedangkan pendekatan historis digunakan untuk menelusuri latar belakang dan perkembangan metode kritik
sanad dalam tradisi keilmuan Islam. Melalui pendekatan ini diharapkan penelitian dapat memberikan
pemahaman yang komprehensif dan objektif mengenai posisi kritik sanad dalam studi hadis.

Hasil penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi akademik dalam pengembangan kajian
ilmu hadis, khususnya yang berkaitan dengan metodologi kritik sanad sebagai upaya menjaga keaslian dan
otoritas hadis sebagai sumber ajaran Islam.

HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Hasil Penelitian
a. Pengertian Sanad

Secara etimologis, kata sanad sanad bersumber dari bahasa Arab, yakni 1ais 5 1asis — 2y — 2w yang
bermakna skic s ¢S, (sandaran dan pegangan). Selain itu, sanad juga memiliki makna sesuatu yang menonjol
dari permukaan tanah (ma irtafa‘a min al-ard), serta bagian bawah atau puncak bukit (al-wadi aw al-jibal
giblah fi) (al-Khatib, 1989). Makna-makna kebahasaan tersebut menunjukkan adanya unsur ketergantungan
dan keterhubungan, yang kemudian relevan dengan pengertian sanad dalam terminologi ilmu hadis.

Secara terminologis, sanad didefinisikan sebagai jalan atau rangkaian yang menyampaikan kepada
matan hadis. Dengan kata lain, sanad merupakan rangkaian para perawi yang menukilkan isi hadis dari sumber
pertamanya hingga sampai kepada periwayat terakhir (al-Khatib, 1989). Sanad berfungsi sebagai penghubung
antara matan hadis dengan sumber asalnya, yaitu Nabi Muhammad saw., sehingga keabsahan hadis sangat
bergantung pada keutuhan dan kualitas sanad tersebut.

Dalam ilmu hadis, istilah sanad digunakan untuk menunjukkan rangkaian periwayatan yang
melibatkan para perawi hadis dan ulama hadis. Setiap hadis yang diriwayatkan selalu disandarkan kepada
sanad, yakni para perawi sebelumnya dari siapa hadis tersebut diterima, dan seterusnya hingga sampai kepada
Nabi Muhammad saw. Oleh karena itu, sanad tidak dapat dipisahkan dari proses transmisi hadis dan menjadi
elemen utama dalam penilaian validitas suatu Riwayat (Ali, 2019).

Keberadaan sanad dalam tradisi keilmuan Islam merupakan suatu kekhususan yang tidak ditemukan
pada umat-umat sebelumnya. Ibn Hazm (n.d.) menegaskan bahwa periwayatan hadis yang dilakukan oleh para
perawi tsigah dari perawi tsigah lainnya hingga bersambung kepada Nabi saw. merupakan keistimewaan yang
dianugerahkan Allah kepada umat Islam. Menurutnya, tradisi periwayatan dalam agama Yahudi dan Nasrani
tidak memiliki sistem sanad yang ketat dan bersambung sebagaimana dalam Islam. Bahkan, periwayatan
mereka sering kali terputus dan hanya sampai kepada tokoh-tokoh yang berjarak puluhan generasi dari nabi
mereka, serta banyak melibatkan periwayat yang tidak dikenal atau tidak terpercaya (Ibn Hazm, sebagaimana
dikutip dalam Nadhiran, 2016).

Dahzain Nur Volume, 15 No. 2 (2025) 1113



Syaikhah Fakhrunnisa, dkk
Metode Kritik Sanad (Naqgd Al-Sanad)

Keistimewaan sanad ini menjadi salah satu penopang utama dalam menjaga keaslian hadis-hadis Nabi
Muhammad saw. Tanpa adanya sanad, tidak terdapat landasan yang kuat untuk memastikan bahwa suatu hadis
benar-benar bersumber dari Nabi. Oleh sebab itu, para ulama memberikan perhatian yang sangat besar
terhadap sanad dalam kajian hadis. Muhammad ibn Sirin menyatakan bahwa pengetahuan hadis merupakan
bagian dari agama, sehingga seseorang harus memperhatikan dari siapa ia menerima agamanya (lbn Hazm,
sebagaimana dikutip dalam Nadhiran, 2016). Pernyataan ini sejalan dengan pandangan ‘Abd Allah ibn al-
Mubarak yang menegaskan bahwa sanad merupakan bagian dari agama; tanpa sanad, setiap orang dapat
menyampaikan pendapatnya sesuka hati. Bahkan, Sufyan al-ThawrT (n.d.) menyebut sanad sebagai senjata
umat Islam.

Perhatian terhadap sanad terutama diarahkan pada para perawi yang membentuk rangkaian sanad itu
sendiri. Penelitian terhadap sanad bertujuan untuk mengetahui apakah jalur periwayatan tersebut bersambung
hingga Nabi atau mengalami keterputusan. Selain itu, melalui kajian sanad dapat diketahui tingkat keakuratan
periwayatan dan derajat hadis yang diriwayatkan. Dalam hal ini, Imam al-Shafi‘T (n.d.) mengibaratkan orang
yang mencari hadis tanpa memperhatikan sanad seperti orang yang mengumpulkan kayu bakar di malam hari,
tanpa mengetahui apakah yang diambilnya adalah kayu atau ular. Perumpamaan ini menegaskan pentingnya
sanad sebagai instrumen utama dalam menjaga keotentikan hadis (Ismail, 1992).

b. Asal Usul Perkembembangan Sanad

Belum terdapat keterangan yang rinci mengenai waktu dan tokoh yang pertama kali menggunakan
istilah sanad pada masa para sahabat. Pada masa Nabi Muhammad saw., para sahabat memiliki komitmen
keislaman yang kuat, saling mempercayai satu sama lain, serta secara langsung menyampaikan hadis yang
mereka dengar atau saksikan dari Nabi. Dalam praktik periwayatan, para sahabat umumnya menyampaikan
hadis dengan ungkapan sederhana, seperti “Nabi bersabda demikian™ atau ‘“Nabi melakukan hal ini dan itu”.
Pola penyampaian seperti ini dapat dipahami sebagai embrio lahirnya sistem sanad dalam tradisi periwayatan
hadis (Nashr, sebagaimana dikutip dalam Nadhiran, 2016).

Seiring dengan semakin meluasnya wilayah kekuasaan Islam dan bertambahnya jumlah kaum
Muslimin, perhatian terhadap sanad hadis mulai meningkat. Perkembangan ini menjadi lebih signifikan setelah
wafatnya Khalifah ‘Utsman bin ‘Affan, ketika muncul kebutuhan yang lebih besar untuk memastikan keaslian
riwayat hadis. Meskipun para sahabat tetap menjadi rujukan utama bagi para penuntut ilmu, mereka
menunjukkan sikap kehati-hatian yang tinggi dalam menyampaikan hadis. Para sahabat meriwayatkan hadis
kepada sejumlah murid dari generasi tabi‘in, yang selanjutnya meneruskan periwayatan tersebut kepada
generasi tabi‘ al-tabi‘in, dan seterusnya. Dengan demikian, dari masa ke masa, rantai periwayatan hadis
semakin panjang dan jangkauan transmisinya semakin luas (llyas & Ahmad, 2013).

Proses periwayatan tersebut, dijumpai pula hadis-hadis yang diriwayatkan hanya oleh satu orang
perawi pada salah satu tingkatan sanad, baik di awal, di tengah, di akhir sanad, maupun pada keseluruhan jalur
periwayatannya. Fenomena ini mendapatkan perhatian khusus dari para peneliti hadis, terutama di kalangan
sarjana modern, untuk menilai sejauh mana tingkat keautentikan hadis-hadis semacam ini. Namun demikian,
hadis-hadis yang mencapai derajat mutawatir juga tetap menjadi objek kajian kritis, khususnya dalam
penelusuran sejarah transmisi dan keasliannya (Nadhiran, 2016).

c. Mertode Kritik Sanad

Tindakan para sahabat setelah wafatnya ‘Utsman bin ‘Affan menunjukkan sikap yang sangat hati-hati
dalam meriwayatkan hadis. Sikap kehati-hatian ini kemudian dilanjutkan oleh generasi tabi ‘in dan tabi‘ al-
tabi ‘in, yang secara tegas menempatkan sanad sebagai unsur yang tidak dapat diabaikan dalam periwayatan
hadis. Pada masa inilah penelitian terhadap sanad hadis mulai dilakukan secara sistematis. Al-Ramahurmuziy
dalam karyanya al-Muhaddits al-Fasil bayn al-Rawt wa al-Wa ‘T menjelaskan bahwa praktik kritik sanad
pertama kali dilakukan oleh al-Sya‘bi. ‘Ajjaj al-Khatib menjelaskan bahwa hadis pertama yang diteliti isndd-
nya adalah hadis yang diriwayatkan oleh Ibn ‘Abd al-Barr melalui al-Sya‘bi dari al-Rabi‘ al-Khutsaym (al-
Khatib, sebagaimana dikutip dalam Nadhiran, 2016).

Dalam peristiwa tersebut, al-Sya‘bi menelusuri jalur periwayatan hadis secara bertahap dengan
menanyakan kepada setiap perawi dari siapa hadis itu diterima, hingga akhirnya sampai kepada Abu Ayyub
al-Anshari sebagai sahabat Nabi Muhammad saw. Upaya ini kemudian dinilai oleh Yahya ibn Sa‘id al-
Qaththan sebagai praktik pertama penelitian sanad dalam sejarah periwayatan hadis (Nadhiran, 2016).

1141 Dahzain Nur Volume, 15 No. 2 (2025)



Syaikhah Fakhrunnisa, dkk
Metode Kritik Sanad (Nagd Al-Sanad)

1) Kriteria Keshahihan Sanad

Seiring dengan meluasnya penyebaran hadis, muncul pula praktik pemalsuan hadis yang mendorong
para ulama untuk merumuskan kaidah-kaidah penelitian hadis. Berdasarkan kaidah tersebut, setiap hadis
diseleksi untuk menentukan kualitas keshahihannya. Salah satu kaidah terpenting yang dirumuskan adalah
kriteria keshahihan sanad hadis, yaitu syarat-syarat yang harus dipenuhi agar suatu sanad dinilai sahih (Akib,
2008).

Rumusan kaidah keshahihan hadis yang banyak dijadikan rujukan berasal dari Abu ‘Amr ‘Utsman ibn
‘Abd al-Rahman ibn al-Shalah al-Syahrazuri (w. 643 H). la mendefinisikan hadis sahih sebagai hadis yang
sanad-nya bersambung, diriwayatkan oleh perawi yang ‘adil dan dabit dari perawi yang memiliki sifat serupa
hingga akhir sanad, serta terhindar dari unsur syaz dan ‘illat (Nadhiran, 2016).

Berdasarkan definisi tersebut, para ulama menetapkan lima syarat keshahihan sanad, yaitu: (1) sanad
bersambung (ittisal al-sanad), (2) perawi bersifat ‘adil, (3) perawi bersifat dabit, (4) terhindar dari syaz, dan
(5) terhindar dari ‘illat.

2) Ketersambungan Sanad

Ketersambungan sanad (ittisal al-sanad) berarti adanya hubungan periwayatan yang utuh dari perawi
terakhir hingga perawi pertama yang langsung bersambung kepada Nabi Muhammad saw. Untuk memastikan
ketersambungan tersebut, para ulama melakukan pencatatan nama-nama perawi, menelusuri biografi masing-
masing perawi, serta meneliti lafaz periwayatan yang digunakan dalam transmisi hadis. Apabila terbukti
adanya mu ‘asarah (hidup sezaman) dan liga’ (pertemuan langsung) antara guru dan murid, maka sanad dinilai
bersambung (llyas & Ahmad, 2018).

3) Perawi yang ‘Adil

Sifat ‘adil dalam ilmu hadis merujuk pada integritas moral perawi yang tercermin dalam ketaatan
beragama, ketakwaan, kejujuran, serta pemeliharaan muri’ah. Menurut Syuhudi Ismail, meskipun terdapat
perbedaan pandangan ulama mengenai rincian syarat ‘adi/, namun secara umum mencakup empat unsur, yaitu
beragama Islam, mukallaf, bertakwa, dan menjaga kehormatan diri (Ismail, sebagaimana dikutip dalam
Nadhiran, 2016).

4) Perawi yang Dabit

Dabit menunjukkan kemampuan perawi dalam menjaga ketepatan hafalan dan pemahaman hadis.
Hafalan yang kuat tidak hanya mencakup ketepatan lafaz, tetapi juga pemahaman makna, terutama dalam
periwayatan hadis secara makna. Syuhudi Ismail mengklasifikasikan dabir ke dalam tiga tingkatan, yaitu khafif
al-dabit, dabit, dan tamm al-dabit, yang masing-masing menunjukkan tingkat kemampuan hafalan dan
pemahaman perawi (Nadhiran, 2016).

5) Terhindar dari Syaz

Syaz terjadi apabila hadis yang diriwayatkan oleh seorang perawi tsigah bertentangan dengan hadis
yang diriwayatkan oleh banyak perawi tsigah lainnya. Untuk mendeteksi syaz, digunakan metode
perbandingan (mugaranah) dengan menghimpun seluruh jalur sanad yang membahas tema yang sama,
kemudian melakukan analisis kualitas perawi dan periwayatannya. Apabila ditemukan perbedaan yang
signifikan, maka riwayat yang menyelisihi mayoritas dinilai syaz, sedangkan riwayat mayoritas disebut mahfiiz
(Nuha, 2013).

6) Terhindar dari ‘Illat

‘Illat merupakan cacat tersembunyi yang dapat menurunkan kualitas hadis dari sahih menjadi tidak
sahih. Cacat ini sering kali tidak tampak secara kasat mata dan hanya dapat diketahui melalui ketelitian
mendalam. Ulama hadis menjelaskan bahwa ‘i/lat lebih banyak ditemukan pada sanad, seperti kekeliruan
status marfii * dan maugif, mursal yang tersamar, atau kesalahan identifikasi perawi (Aziz, 2017).

7) Konsekuensi Kriteria Keshahihan Sanad

Berdasarkan kriteria keshahihan sanad, hadis diklasifikasikan menjadi hadis sahih, hasan, dan da‘if.
Hadis sahih dan hasan termasuk hadis magbiil yang dapat dijadikan hujjah, sedangkan hadis da‘if tergolong
mardud karena tidak memenuhi syarat keshahihan (Rahman, 1986).

8) Langkah Penelusuran Sanad Hadis

Penelitian sanad hadis dilakukan melalui beberapa langkah, yaitu menghimpun seluruh jalur sanad
(i ‘tibar), menelusuri biografi dan kualitas perawi melalui kitab rijal al-hadith dan al-jarh wa al-ta ‘dil,
mengkaji simbol periwayatan untuk mengetahui metode transmisi, serta menyusun kesimpulan mengenai

Dahzain Nur Volume, 15 No. 2 (2025) 1115



Syaikhah Fakhrunnisa, dkk
Metode Kritik Sanad (Naqgd Al-Sanad)

kualitas sanad. Kesimpulan ini bersifat terbuka untuk dikritisi kembali oleh peneliti lain sebagai bagian dari
tradisi ilmiah ilmu hadis (Halim, 2014).

2. Pembahasan Penelitian

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji kedudukan sanad dalam periwayatan hadis, kriteria
keshahihan sanad, serta langkah-langkah yang digunakan ulama dalam melakukan kritik sanad hadis.
Berdasarkan kajian pustaka yang telah dilakukan, pembahasan ini disusun untuk menjawab rumusan masalah
penelitian, menjelaskan bagaimana temuan diperoleh, menafsirkan temuan, mengaitkannya dengan struktur
keilmuan hadis yang telah mapan, serta menunjukkan kemungkinan penguatan atau modifikasi teori yang ada.

Hasil penelitian menunjukkan bahwa sanad memiliki posisi sentral dalam periwayatan hadis sejak
masa awal Islam. Temuan ini sejalan dengan hasil penelitian sebelumnya yang menyatakan bahwa kehati-
hatian dalam meriwayatkan hadis mulai tampak secara signifikan pasca wafatnya ‘Utsman bin ‘Affan. Para
sahabat, tabi ‘in, dan tabi‘ al-tabi‘in secara bertahap menempatkan sanad sebagai elemen yang tidak dapat
dipisahkan dari hadis (Nadhiran, 2016).

Jika dibandingkan dengan tradisi periwayatan pada agama lain, sebagaimana dikemukakan oleh Ibn
Hazm, sistem sanad dalam Islam menunjukkan keunikan yang tidak ditemukan dalam tradisi keagamaan
sebelumnya. Temuan ini mempertegas bahwa sanad bukan sekadar aspek teknis periwayatan, tetapi
merupakan mekanisme epistemologis untuk menjaga otentisitas ajaran Islam. Dengan demikian, hasil
penelitian ini memperkuat argumen bahwa sistem sanad merupakan ciri khas keilmuan Islam yang berfungsi
sebagai alat verifikasi historis dan normatif.

Penelitian ini menemukan bahwa kriteria keshahihan sanad yang dirumuskan oleh Ibn al-Shalah, yaitu
ittisal al-sanad, keadilan dan dabt perawi, serta terhindar dari syaz dan ‘illat, secara konsisten dijadikan standar
oleh para ulama hadis lintas generasi. Temuan ini selaras dengan kajian Syuhudi Ismail yang menegaskan
bahwa kaidah tersebut merupakan fondasi metodologis kritik hadis.

Namun demikian, penelitian ini juga menunjukkan adanya perbedaan penekanan di kalangan ulama
dalam penerapan Kkriteria tersebut, khususnya dalam menilai tingkat dab¢ perawi dan penentuan ‘illat.
Perbedaan ini tidak menunjukkan inkonsistensi metodologis, melainkan memperlihatkan fleksibilitas ilmiah
dalam kerangka kaidah yang sama. Hal ini menegaskan bahwa kritik sanad bukan proses mekanis, tetapi
analisis ilmiah yang membutuhkan kecermatan, pengalaman, dan intuisi keilmuan.

Temuan penelitian menunjukkan bahwa langkah-langkah kritik sanad yang meliputi i ‘zibar, penelitian
biografi perawi, analisis simbol periwayatan, serta penarikan kesimpulan kualitas hadis, membentuk satu
kesatuan metode ilmiah yang sistematis. Metode ini menunjukkan kemiripan dengan prinsip verifikasi sumber
dalam penelitian sejarah modern, seperti kritik internal dan eksternal terhadap sumber data.

Dibandingkan dengan penelitian sebelumnya, temuan ini memperjelas bahwa ulama hadis telah
mengembangkan metode ilmiah yang matang jauh sebelum berkembangnya metodologi sejarah modern.
Keunikan metode kritik sanad terletak pada kombinasi antara analisis tekstual, biografis, dan kronologis, yang
dilakukan secara simultan. Dengan demikian, kritik sanad dapat dipandang sebagai bentuk awal dari
metodologi ilmiah dalam tradisi keilmuan Islam.

Hasil penelitian ini mengonfirmasi teori klasik ilmu hadis yang menempatkan sanad sebagai penentu
utama kualitas hadis. Namun, penelitian ini juga menunjukkan bahwa sanad tidak berdiri sendiri, melainkan
harus dikaji secara integratif dengan matan. Temuan ini sejalan dengan pandangan ulama kontemporer yang
menekankan pentingnya keseimbangan antara kritik sanad dan kritik matan.

Pada konteks ini, penelitian ini memperkuat teori yang menyatakan bahwa keshahihan hadis
merupakan hasil dari interaksi antara validitas sanad dan koherensi matan. Dengan demikian, kritik sanad
berfungsi sebagai filter awal yang harus dilanjutkan dengan analisis substansi hadis.

Berdasarkan temuan penelitian, dapat disimpulkan secara eksplisit bahwa kritik sanad merupakan
metode ilmiah yang berfungsi menjaga keaslian hadis dan otoritasnya sebagai sumber ajaran Islam. Temuan
ini mengonfirmasi teori klasik tentang keshahihan sanad, sekaligus membuka ruang modifikasi dalam konteks
kajian hadis kontemporer.

Penelitian ini menunjukkan bahwa kaidah kritik sanad bersifat dinamis dan adaptif, sehingga
memungkinkan penguatan teori lama melalui pendekatan interdisipliner, seperti sejarah dan ilmu sosial.
Dengan demikian, kritik sanad tidak hanya relevan dalam studi hadis klasik, tetapi juga dapat dikembangkan
sebagai model verifikasi ilmiah dalam kajian keislaman modern.

116 | Dahzain Nur Volume, 15 No. 2 (2025)



Syaikhah Fakhrunnisa, dkk
Metode Kritik Sanad (Nagd Al-Sanad)

KESIMPULAN

Berdasarkan hasil penelitian ini dapat disimpulkan bahwa sanad menempati posisi fundamental dalam
periwayatan hadis dan berfungsi sebagai instrumen utama untuk menjaga keotentikan hadis Nabi Muhammad
saw. Penelitian ini menunjukkan bahwa kehati-hatian para sahabat, ¢abi ‘in, dan generasi setelahnya dalam
menempatkan sanad sebagai syarat utama periwayatan melahirkan tradisi kritik sanad yang sistematis dan
ilmiah. Kriteria keshahihan sanad yang dirumuskan oleh para ulama, meliputi ketersambungan sanad, keadilan
dan dabt perawi, serta keterhindaran dari unsur syaz dan ‘llat, terbukti konsisten digunakan lintas generasi,
meskipun dengan variasi penekanan dalam penerapannya. Temuan ini menguatkan pandangan bahwa kritik
sanad bukan sekadar mekanisme teknis, melainkan metode epistemologis yang mencerminkan integrasi antara
ketelitian historis, analisis biografis, dan kehati-hatian normatif dalam tradisi keilmuan Islam. Penelitian ini
sekaligus menunjukkan bahwa metode kritik sanad memiliki relevansi berkelanjutan dan berpotensi
dikembangkan melalui pendekatan interdisipliner pada kajian hadis kontemporer; oleh karena itu, penelitian
selanjutnya disarankan untuk mengintegrasikan kritik sanad dengan kritik matan serta pendekatan ilmu sosial
dan sejarah guna memperkaya analisis keshahihan hadis secara lebih komprehensif.

DAFTAR PUSTAKA

Ali, M. (2016). Sejarah kedudukan sanad dalam hadis Nabi. 7(1), Juni.

Ali, M. (2019). Kajian sanad. 6(2), Januari.

al-Khatib, M. ‘A. (1989). Ushul al-hadis: ‘Ulimuhu wa mustalahuhu. Beirut: Dar al-Fikr.

Arifin, Z. (2018). Kritik sanad hadis (Studi Sunan Ibnu Majah, Kitab az-Zuhud). 14(2).

Aziz, E. (2017). Fitrah perspektif hadith: Studi kritik sanad, matan, dan pemahamannya. 14(1), Januari-Juni.

Hakim, L. (2021). Relevansi kritik sanad dalam studi hadis kontemporer. Jurnal Studi Hadis, 8(2).

Halim, H. M. A. (2014). Langkah umum kegiatan tahgig hadis. 11(30).

Huda, M. N. (2022). Pendekatan historis dalam kritik sanad hadis. Al-Bayan: Jurnal limu al-Qur’an dan Hadis, 6(1).
llyas, A., & Ahmad, L. O. I. (2013). Pengantar ilmu hadis (Cet. 11). Surakarta: Lembah Harapan Press.

Ilyas, Y., & Mas’udi, M. (1996). Hubungan hadis dan al-Qur’an: Tinjauan segi fungsi dan makna. Dalam Perkembangan
pemikiran terhadap hadis. Yogyakarta: LPPI Universitas Muhammadiyah.

Imtyas, R. (2018). Metode kritik sanad dan matan. 4(1), Juni.

Ismail, M. S. (1988). Kaedah keshahihan sanad hadis: Telaah kritis dan tinjauan dengan pendekatan ilmu sejarah.
Jakarta: Bulan Bintang.

Ismail, M. S. (1992). Metodologi penelitian hadis Nabi. Jakarta: Bulan Bintang.

Kurniawan, A. (2023). Kritik sanad hadis dan validitas historis periwayatan. Journal of Islamic Studies, 10(2).
Mustofa, A. (2024). Integrasi kritik sanad dan matan dalam kajian hadis modern. Jurnal Ushuluddin, 12(1).
Nadhiran, H. (2016). Kritik sanad hadis: Tela’ah metodologis. 15(1), April.

Nasrullah. (2007). Metodologi kritik hadis (Studi takhrij al-hadis dan kritik sanad). 4(4), Desember.

Nuha, U. (2013). Kritik sanad: Sebuah analisis keshahihan hadits. 5(1), Juni.

Rahman, F. (t.t.). Ikhtisar muszalaku al-hadis. Bandung: PT Alma’arif.

Rohman, A. (2021). Metodologi naqd al-sanad dan implikasinya terhadap hukum Islam. Al-Qalam, 38(2).
Sahputra, H. (2022). Pemikiran kritik sanad hadis. 5(1), Januari-Juni.

Zubaidah. (2015). Metode kritik sanad dan matan hadis. 4(1), Juni.

Dahzain Nur Volume, 15 No. 2 (2025) 1117



